







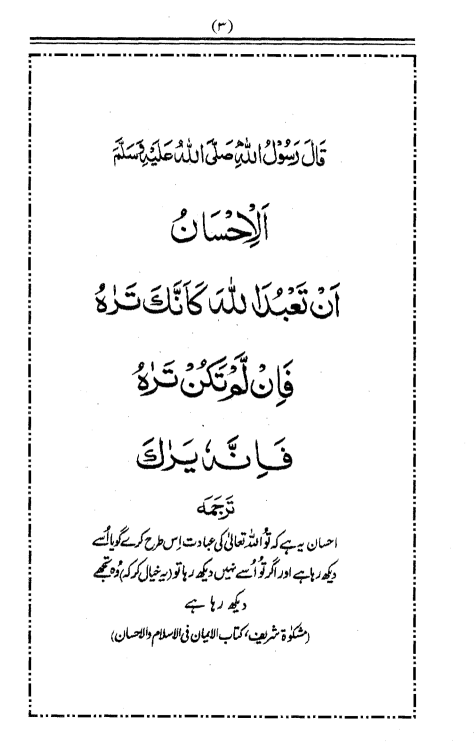


المعالمة المخطئة إهٰدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيْمَ لَ حِرَاطَ الَّذِيْنَ ٱنْعَمْتَ عَلَيْهِمُ لورمخرل ( تفتوف اورعسري مسائل) علامه سيد صيرالدين فسيركيلاني مهريه بيريه يبتشرز مدود مراد فرد العامان بالاوالحال 031-2202314 00

## www.faiz-e-nisbat.weebly.com

 $(\mathbf{i})$ بہ مے سجّادہ رنگیں کُن گرت پیرِ مُغاں گوید که سالک بے خبر ند بود زراہ و رسم منزل ما (حافظ شراريٌ) www.faiz-e-nisbat.weebly.com

جُمله حُقُوق بحقٍ مصنّف محفوظ ہیں راه ورسم منزل ما نام كتاب علّامه پيرسيّدنصيرالدّين فَضَيّر گولژ وي نام مصنّف: اشاعت باردوم تعداد 2000 کمپوز نگ ڈ اکٹر سیدامتیا زخسین نقو ی (لندن انفوٹیک اکیڑی) مولنا محمراً شفاق سعيدي چشي، پردينسر محمدا عجاز ، ماسر منور حسين آتش يروف ريڈنگ محمددانش بخم (حمزه پردیز پرنٹرز) سردرق مهرميونصيربير يبلشرز ، گولژه شريف نگرانی طباعت حاجي عبدالقيوم كولژوي حمزه پرویز پر نثر ز،راولینڈ ی (051-5521575) 200 روپے ین طیاعت *c* 2006 ملنے کا بتیہ اندردين ملك بخم الحسن جمى ميرعبدالقادر كمكتبة مهر بيسيريه ، درگاه غوثيه چشتيه نظاميه مهريه گولژه متريف E - 11 اسلام آباد ، پاكستان \_ فون : E - 11 نيز : مكتبهٔ ضياء القرآن ، تَنج بخش رودُ ، لا ہور ویب سائٹ: www.pirnaseeruddin.com ای میل : mail@pirnaseeruddin.com بير وكِ ملك : غفوراحمد چشتى , 82 Brighton Road, Birmingham B12 8QH U.K. Ph: 07976901875 - 0121- 4424548 قارى ففنل رسول، جامعة حنفيه مهرية ايند مُسلم سنشر. INC ، 32-13 ، كلّى 57th وُدُ سائيرٌ ، نيويارك - آفس: 184 ايوينو، بي بروك لائن ، نيويارك 11223 فون 718-274-718 فيكس 385 718-378 يواليس اي فون 1347-2552-767



قالكىلائ تبرك وتغلى قَالَفَلَحَ مَرْتَزَلَى وَذِكْرَاسْمَ رَبِّ الْمُحَلَّى ب فل الم الم الذاج الذاج المن الم المن الم پاک کیا اور اینے رب کا نام سے کر نماز پڑھی۔ (القران 87: 14-15)

(٢)

(۵)

## ازنقش ما حقيقت آفاق خواندنى ست چُوں موج كارنامئە دريا نوشتە ايم (ميزاعبدالقادر بيدڭ)

www.faiz-e-nisbat.weebly.com

بنام رئيس المكاشفين شِيَّ اكبر حفر مُحُيالدّين ابنِ عربيٌ

| (2) |                                                              |    |   | (٢)  | A                                                              |    |          |
|-----|--------------------------------------------------------------|----|---|------|----------------------------------------------------------------|----|----------|
|     |                                                              |    | ] |      |                                                                |    | <u>י</u> |
| 69  | ولي كون؟                                                     | 17 |   |      | فر شب                                                          |    |          |
| 75  | کا ئنات جلوہ گاہِ باری تعالٰی ہے                             | 18 |   |      | • • •                                                          |    | i        |
| 82  | موحّد ین اور دعوی توحید                                      | 19 |   |      | بابِاقرل                                                       |    | į        |
| 83  | داحدکی تین اقسام                                             | 20 |   | 1    | كلميرآ غاز                                                     | 1  |          |
| 89  | ذات ِباری <i>ہ</i> ِدائے تعیّنات میں مستُور ہے               | 21 |   | 4    | کچھ<br>پچھ تصوّف کے بارے میں                                   | 2  |          |
| 91  | حقائقُ الاشياء                                               | 22 |   | 9    | جي ڪي ڪي جي ڪي ٿي.<br>وجو دِکيفيات ڪانگار و اقرارکا معبار      | 3  |          |
| 93  | تنزّ لِ ذات مُطلق                                            | 23 |   | 10   | شُعُورِ رُوح کی چند تصریحات                                    | 4  | i        |
| 96  | ذ و <b>قِ</b> نمودِ ذات بحت وج <sup>ت</sup> خلیقِ کا ئنات ہے | 24 |   | 19   | ارواح کے متعلق حضرت اعلیٰ گولڑویؓ کی تشریح                     | 5  |          |
|     | باب دوم                                                      |    |   | 23   | میلیفون کا نظام اور مسئلہ کموت وحیات                           | 6  |          |
|     |                                                              |    |   | 30   | ادعائے عرفان دلیلِ بےخبری                                      | 7  |          |
| 112 | حیاتِ <b>نبوی کی ن</b> وعتیت<br>بر                           | 25 |   | 35   | اسرا یہ سوچ کے بیان میں الفاظ کی تنگ دامانی                    | 8  |          |
| 115 | حیاتِ شُہداء کی حکمت                                         | 26 |   | 38   | م مراتب در مصف بیان میں طون مک درمان<br>دهیقت دقتہ کی جلوہ گری | 9  |          |
| 120 | رسالت ماب هي الله كا فقر اختيارى                             | 27 |   |      |                                                                |    |          |
| 127 | شرک کے <del>ل</del> غو ی <sup>مع</sup> نی                    | 28 |   | 39   | خوائهشِ نمو دِذات                                              | 10 |          |
| 127 | یشرک کے شرع <sup>مع</sup> نیٰ                                | 29 |   | 48   | وجۇر و شې <sup>ت</sup> ور                                      | 11 |          |
| 129 | _ شرک کی مختلف صورتیں                                        | 30 | ! | 55   | وجو دِغیرُ اللَّدِی نفی                                        | 12 |          |
| 135 | کیا چا دریں چڑ ھانابدعت اور شرک ہے؟                          | 31 | f | . 63 | حقیقت محمد <sup>ت</sup> سے کیا مراد ہے                         | 13 |          |
|     | کیبه پرغلاف چره هانااعتر اف عظمت و تقدس اور                  |    |   | 65   | حَكَمٍ حَآءُ وُك مقيّد بهزمان نبي                              | 14 |          |
| 137 | اظهار احترام                                                 |    |   | 67   | ځې ج کوایک فیمتی مشور ه                                        | 15 |          |
|     |                                                              |    |   | 68   | بارگا دِادلیاءاللَّد میں حاضری                                 | 16 |          |

| (9)                                              |     | (^)                                               |          |
|--------------------------------------------------|-----|---------------------------------------------------|----------|
|                                                  |     |                                                   | <u> </u> |
| 50 <sup>مف</sup> هو م <sub>ي</sub> ر پر شش       |     | تکفین، جسم انسانی کے تصوّ رِعظمت اوراُس کے        | 33       |
| 51 لفظِ مُشرك كالصحيح مصداق كون؟                 | 138 | اعزاز و اکرام کی علامت ہے                         |          |
| 52 أظبهارٍ برَاءَت                               | 140 | اتميّيتِ لُغَت                                    | 34       |
| 53 مفہو مِشْرک کا تعلّق اعتقاد ہے ہے             | 141 | انبیاء و اولیاء تُقَرّب اکی اللہ کاوسیلہ ہیں      | 35       |
| 54 انهم جُز وِايمان                              | 145 | مسئلهٔ نذرونیازادرشفاعت و دعا                     | 36       |
| 55 نما نِے جنازہ میں امتناعِ سجدہ کی حکمت        | 147 | رُد <del>ح نہیں مرت</del> ی                       | 37       |
| 56 قولِ حق                                       |     | بايسوم                                            | l        |
| 57 وليمارِكعبه مَسْجُودلَهُ بِمَ مُسْجُوداِلَيهِ |     | بابيسوم                                           |          |
| 58 خاصانِ خُدا وُجو دِعالَم کا قلب ہوتے ہیں      | 151 | پر دیز می <u>حیل</u> ے<br>بر دیز می ح <u>یل</u> ے | 38       |
| باب چہارم                                        | 158 | سجد وأتعظيمي كي حقيقت                             | 39       |
|                                                  | 167 | جوازِ دست بوسی                                    | 40       |
| 59 كرامات اولياء پر قرآنى استشهاد<br>بر تاب      | 171 | ابنِ عَر بْخُ پرالزام رَاشْ َ پرديز               | 41       |
| 60 پرویزصاحب کی تفسیر بالزائے                    | 172 | ابنِ عُر بْحُطُول كے قائل نہيں تھے                | 42       |
| 61 دربار میلیمانی میں اظہار کرامت کی حکمت        | 173 | مسئلهٔ وحدتُ الوُجوْ د اور پرویز صاحب             | 43       |
| 62 مسئلهٔ شفاعت اور پردیز صاحب                   | 175 | اصطلاح ہمہأدست کی ہنگامہآ رائیاں                  | 44       |
| 63 اہمتیتِ حدیث کی جانب قرآنی اشارے              | 179 | اکابراً مّت کےخلاف مُعا ندین کی شرائگیز سازشیں    | 45       |
| 64 ثُمَّانَّ عَلَيْنَا بَيَانَه ' كالطيف مفهوم   | 183 | تصوّف سے شيخ ابنِ تيمينُه كامملى تعلّق            | 46       |
| 65 وڈی بھی ہے کیامڑاد ہے؟                        | 184 | ابنِ عربیؓ سےابنِ تیمییؓ کی وجہ مخالفت            | 47       |
| 66 وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوٰى كامطلب           | 185 | شخ <sub>ا</sub> بن تیمیڈ کے متشد دہونے کا سبب     | 48       |
| 67 انبیاء کے علم غیب اور معجزات پر قرآنی شواہد   | 187 | پر دیز اور مسئلهٔ حُلُول                          | 49       |
|                                                  |     |                                                   |          |

. . . .

|       | (1•)                                                                     |    |
|-------|--------------------------------------------------------------------------|----|
|       |                                                                          |    |
| 230   | پرویز صاحب کی تضاد بیانی                                                 | 68 |
| 235   | ننتمي مرَّتَبت عَظِيلَتْهُ سرايا معجزه تص                                | 69 |
| 237   | انکار معجز ہائی معجزاتی پھٹکارہے                                         | 70 |
| ļ     | باب ينجم                                                                 |    |
| 239   | اُمّتِ محمدٌ بيعذاب ہے کیوں محفَّو ظہے؟                                  | 71 |
| 242   | مُتصرّ ف حقيقى ذات بإرى ب                                                | 72 |
| 255   | سُتاخِ رسول عليقة وَاجبُ القتل ب                                         | 73 |
| 255   | ۔<br>سُتاخِ رسول علیقہ کے لیے شخ ابن تیمیڈ کافتو ی                       | 74 |
| 256   | وسيله كمصطفى عليضة تح بغيراللدب رابطه كمكن نهيل                          | 75 |
| 257   | تعظيم نبوى عليلة اور شخابن تيميه                                         | 76 |
| 258   | ۔<br>حضورعلیہالسّلام کا احترام ہرحالت میں لازمی ہے                       | 77 |
| 259   | شیخ ابن تیمیٹہ اور مسئلہ ندائے یارسُول اللہ                              | 78 |
|       | حضور ُ علیقہ کی گستاخی <i>گفر</i> اورآپ کا گستاخ                         | 79 |
| 259   | واجب القنل ہے                                                            |    |
| 261   | ندائے یارسُولُ اللّٰہ علیقہ کی بحث<br>ندائے یارسُولُ اللّٰہ علیقہ کی بحث | 80 |
| 266   | ی<br>چند ضروری تصریحات                                                   | 81 |
| 271   | مولوی حسین علی صاحب کا حیرت انگیز خواب                                   | 82 |
| 274   | إس عجيب خواب كي ايمان سوز تعبير                                          | 83 |
| 275   | ب علیق<br>بی علیق سے جب عدّ تکاح پڑ علما ئے سعود رید کی تصریح            | 84 |
| :<br> |                                                                          |    |

| 1  |    | ×  |  |
|----|----|----|--|
| 1  | 11 | ۱. |  |
| ۰. | н  |    |  |
| `` |    | /  |  |

| 277 | ایک اورگل افشانی                       | 85 |
|-----|----------------------------------------|----|
| 278 | مولوی حسین علی کی نگاہ میں مقام حسین ٹ | 86 |
| 280 | درُ ددشریف کےانو کھ معنیٰ              | 87 |
| 282 | آنخضرت علی کہ اُردو کیسے کیمی؟         | 88 |
| 283 | البيطوى صاحب كاعقيدة حاضروناظر         | 89 |
| 284 | ستيداحمد شهبيدكا اندازتمليغ            | 90 |
| 287 | تعريضٍ بادى كاايك طُرفدا نداز          | 91 |
| 292 | علم اللی کے بارے میں دیو ہندی عقیدہ    | 92 |
| 297 | الي ڭنامىيىت كەدرھىم ھىما نېزكىنىد     | 93 |
| 314 | مستؤدمان نامستود                       | 94 |
| 319 | جماعات اسلام بوش                       | 95 |
| 320 | هملي اصلام، بدوش عوام                  | 96 |
| 327 |                                        | 97 |
|     |                                        |    |
|     |                                        |    |
|     |                                        |    |
|     |                                        |    |
|     |                                        |    |



وضاحت قارئین کرام کی سہولت کے لیے حرض کیا جاتا ہے۔ کہ حواش میں قر آن حکیم کے جوحوالے درج ہیں، انہیں بطورِ مثال يون سمجماً جائ كداكر القران 17:15 لكمّا ہوتو وہاں 15 کے عدد سے مرادسور ، قرآن کا نمبر ہوگا، جبکہ 7 اکے عدد سے مراداس سُورت کی آیت کا نمبر ہوگا

 $(\mathbf{r})$ 

كلمة آغاز قارئین کرام! آب جانتے ہیں کہ میرا تعلّق ایک خانقاہ سے بے اور خانقاہی نظام کی زندگی کچھ لگے بند ھے معمولات میں گزرتی ہے' لیکن میرا حال اً اِس سے قدرے مختلف ہے میری اُفنادِ طبع کے پیشِ نظر میرے ملنے والوں میں وابتلگان درگاہ کے علاوۂ زندگی کے مختلف طبقوں سے تعلّق رکھنے والے حضرات میں زمیندار اُمراءصنعت کارُمز دور ٔ سیاستین ٔ دانشور ٔ علاء ٔ اسا تذہ وطلباء ٗ وُکلاءاور شعراء شامل ہیں۔ اِن میں کچھ خرض مند تو مخصوص مقاصد کے تحت حاضری دیتے ہیں' پچھ مبلغین کرام کی تبلیغی دراز دستیوں کے ستائے ہوئے اپنے اعتقادی شکوک وشبہات ڈور کرنے' فکری غذا اور ذہنی آسودگی وقلبی طمانتیت حاصل کرنے کے ارادے ہے آتے ہیں۔شعراء ودانشور حضرات میری شعری تخلیقات کے حوالوں ےاپنے اد لی ذوق کی تسکین کا سامان فراہم کرنے اکٹھے ہوجاتے ہیں۔اسا تذہ ادرطلباعکمی مسائل پر تبادلہ خیال کرنا جاتے ہیں' گربحیثیب مُستفسر آتے ہیں اور بعض کی حاضری کی غرض وغایت صرف اور صرف ہمارے لیل ونہار کا تنقیدی جائزہ ہوتی ہے۔ بہر حال مقاصد کچھ بھی ہوں ہم ہجوم خلائق میں ،خواہ سفر ہویا حفز' گھر پر بتے ہی۔ ہم پر کئے جانے دالے سوالوں کی نوعیت بڑی مختلف ہوتی ہے ادر بعض اوقات انتہائی عجیب بھی ۔ صاحبان علم تو جواب میں قرآن وسنّت کے حوالے

معقیدہ ' اکابر اُمّت کے خلاف معاندین کی شرائگیزیاں ' امام ابن تیمید ؓ اور شخ ابن عربی ؓ کے اذکار داخلریات د غیرہ شامل ہیں ۔ کتاب کی افادیت کے بارے میں کچھ عرض کرنا میرا کا منہیں ' بلکہ اِس کا فیصلہ مُنصف مزاج قارئین کرام کے ہاتھ ہے۔ دربارِربُّ العزت میں میری یہی دُعا ہے کہ کتاب ہٰذا آج کے پُرفتن دُور میں پیدا کئے جانے والے اعتقادی شکوک دشہہات کے ازالے کا ذریعہ ہے۔ آمین بحرمتِ سیّدالمرسلین۔ وصلّی اللہ تعالیٰ علیہ وَعلٰی آلہ دوسَحیہ اجمعین.

## www.faiz-e-nisbat.weebly.com

مُستند اور تلوس تاریخی اسناد و شواہد جا ہے ہیں۔ لیکن جدید تعلیم یافتہ ذہن مسائل کو عقل کی کسو ٹی پر پر کھنے کا عادی ہو گیا ہے اِس لیے ہر دوصور توں میں مُستفسر کی تشقی ملحوظ خاطر رہتی ہے۔ بعض سوالات جن سے اکثر واسطہ پڑتا ہے واقعی اہم نوعیت کے ہوتے ہیں۔ چنا نچہ اِس کتاب میں عنوان تصریحات کے تحت تد و مین کتاب کے محر کات پر پر کھر دوشنی ڈال گئی ہے۔ میں نے یہی مناسب سمجھا کہ افاد ہ قار کی ن کے لیے جوابات کو کتابی شکل دے دی جائے موضوعات کے تتو کا اور رنگار کگی کی دوجہ یہی ہے۔ اِن میں بعض موضوعات بلا شبدا نہا کی نازک ہیں جن کے بیان کے کا اڈ عا ہے اور نہ ریک میں اِن مسائل پر اظہار خیال کرنے والا پہلا شخص ہوتی ہوں۔ لیکن برصد اق

ہر گگھے را رنگ و بوئے دیگر است

انداز بیاں مختلف ہے۔ میں اِن موضوعات کے بارے میں جو کچھ بھتا ہوں بغیر کسی لگی لپٹی کے نذرِ قارئین کررہا ہوں ۔ ادائے مطالب میں ادبی چاشی برقرار رکھنے کا خیال رکھا گیا ہے تا کہ قطی علمی مباحث قاری کی ذہنی تکان کا باعث نہ بننے پائیں ۔ اِسی طرح روایات کی صحّت بھی ہمیشہ پیشِ نظرر ہی ہے۔ موضوعات میں فقرو تصوّف رُوحِ انسانی کی ماہیّت ، اہم جزو ایمان ' تقرّب اِلی اللّٰہ کے وسائل متصرّ ف حقیقی' درگا ہوں کی حاضری' مسئلہ ُ نذر و نیاز اور شفاعت و دُعا دست بوسی' ندائے یارسوگ اللہ کلفظِ شرک کے گغوی معنی اور اِس کا اطلاق و مصداق کرامات اولیاء پر قرآنی شواہد اہمیّت حدیث عظمتِ رسول معلم الٰہی اور دِیو بندی

زبان دادب ادردین و مذہب میں اِس قسم کی زیاد تیوں کی ایک طویل رُوداد ہے۔ حالانکہ اگرہم اصطلاح برعملِ جزاحی کئے بغیرا ورکفظی مُوشِگافیوں میں پڑے بغیر قرآن وحدیث ادرعہدِ صحابہ وتابعینؓ کی طرف رجوع کریں تو معلوم ہوجائے گا كهجس طرح رسالت مآب عليظة كزمانه مين علم حديث اوراصول فقد وغيره جُد اجُد ااور متميّز نہ تھے' بلکہ علماء نے بعد میں قر آن وحدیث سے استنباط کر کے بہت سے علوم نکالے جس طرح دیگر علوم مشخرجہ ومُستنبطہ کو خاص نام دیئے گئے ' إى طرح مثائخ کے إسمستخر جَه كا نام تصوّف ہو گيا' بياجزائے دین میں سے ایک اہم جزو ہے جس کے معنی اصلاح نفس ہیں۔ یا زیادہ واضح الفاظ میں یوں کہیے کہاپی ماہتیت کے اعتبار سے تصوّف اُس ذوق واشتیاق کا نام ہے جوا یک صوفی کےدل دد ماغ میں خُدا سے ملنے کے لیے اِس شدّ ت کے ساتھ موجز ن ہوتا ہے کہ اُس کی یوری عقلی اور جذباتی زندگی پر عالب آجا تائے جس کالازمی منتیجہ یہ ذکلتا ہے کہ صوفی خدا کو اِس طرح اپنامقصودِ حیات بنالیتا ہے کہ اُسی کے کلمہ اُسی کے خیال اُسی کی یاداوراُسی کی گفتگو میں لَڈ ت دسر درمحسوس کرتا ہے۔ نسیم بہار کے خنک جھونکوں میں'شفق کی دلر باسُرخی میں' دریا کی روانی میں' آبشاروں کے ترخم ریز بہاؤمیں پھولوں کی مہک میں 'ملبل کی چہک میں' تاروں کی چبک میں 'صحرا کی وسعت اورگلستان کی شادابی میں ٔ غرضیکه تمام مظاہرِ فطرت اور مناظرِ قدرت میں اُسے خداہی جلوہ گرنظر آتا ہے 'گویا تھو ّف خدا سے ملنے اُسے دریافت کرنے اور اُس کے دیدار کی شدیدترین آرز دکانام ہے۔ بالفاظِ دیگر رُوحِ انسانی کے اپنے

م پچھتصوّف کے بارے میں مذہبی موضوعات پر گفتگو کے دقت پہلے توبیہ بات ذہن نشین کرلینی حابیئے كەخودىذ جب كيابىي؟ خاہر بے كەبدا بنى حقيقت كے اعتبار سے ذات حتى وقتوم کے ساتھ دائمی رابطہ پیدا کرنے کا نام ہے چنانچہ تمام انبیا علیہم السّلام اِسی رابطے کی رہنمائی کے لیے دُنیا میں تشریف لاتے رہے قر آنِ حکیم نے رسالت مآبً َ *كَبار عِين بِهِي بِياعلان فر*مايا: هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّنَ رَسُوُلَامِّنْهُمُ يَتُلُوا عَلَيُهِمُ النِّبِهِ وَيُزَكِّيْهِمُ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ لترجمه: وبى ہے جس نے اُن پڑھوں میں ، اُنہی میں سے ایک رسول بھیجا کہ اُن پر اُس کی آیتیں پڑھتا اوراُنہیں پاک کرتا اوراُنہیں کتاب اور حکمت کاعلم عطا کرتا ہے۔ اِس آیۂ مبارکہ میں قرآنِ مجید نے دین کے ایک اہم شعبے اور منصب نبز ت کے اہم فریضہ کی طرف خصوصیّت سے توجّہ دلائی ہے' جے اُس نے تزکیہ سے تعبیر کیا ہے اور اُن چار ارکان میں اِس کو بھی شامل کیا' جن کی بھیل رسالت مآبؓ کے مقاصدِ بعثت میں شامل تھی۔الفاظ واصطلاحات کے چکّر میں انسان سے ہرزمانہ میں بڑی غلطیاں ہوتی رہیں اور یہی حال لفظ تصوّف کا ہے کہ اِس کے فہم میں گئی صورتیں سامنے آئیں' طویل بحثیں چھڑ گئیں بفظی اور لسانی معربے بریا ہوتے رہے کیکن بیسلوک صرف علم تصوّف ہی سے روانہیں رکھا گیا' بلکہ دنیا کے ہرفن ٤: القرآن 62 : 2

مخالفت ہوتی رہی نہارے دَور میں بالخصوص اِس کی مخالفت میں بڑالٹر پچر شائع ہو رہا ہے' مگر میرسب کچھ قرین انصاف نہیں' اِس کیے کہ صوفیاءِ سَلَف جو علم شریعت وطریقت دونوں کے جامع تھے اُن سے بیتو قع کرنا کہ اُنہوں نے مسائلِ تصوّف کسی لفظی دمعنوی پسِ منظر کے بغیر از خود گھڑ لیے اور بیہ ایسے مفروضات بین که إن کا حقيقت اورنفس واقعه ، کوئی سردکار نبين مدان ک دیانتِ علمی وژوحانی اوراُن کے مکاشفات وواردات کےا نکارو تحقیر کے مترادف ہوگا۔ بالفرض اگر منکر بن تصوّف کے نز دیک میرسب صُوفیاء کے غلط مفر وضات بین تو کیامنگرین کے انکارکوخودایک غلط مفروضة قرار نہیں دیا جاسکتا؟ اگر منکرین کے پاس تھو ف کے خلاف کچھ دلائل ہیں تو اس کے قائلین کے یاس تو اِس کی صدافت پر بیثار قرآنی شواہد موجود ہیں' اربابِ شوق و تحقیق اِس موضوع پرموجود ذخيره كُتُب ٢ كامطالعه كريسكت ميں - يہاں چونكه تاريخ تصوّف اور اُس کی ماہتیت پر تبصرہ مقصود نہیں اِس لیے خصر ایہی کہاجا تاہے کہ تصوّف واردات قلبید اور کیفتات باطنید کا نام ہے اور کیفتات کے لیے یہ قطعاً ضروری نہیں کہ وہ ٤: مثلًا فتوح الغيب عوارف المعارف كشف الحجرب الفتح الرّبّاني متنوي مولنا ردمٌ ، مرج البحرين للشح المدهلوي بتحقيق الحق ، كتوبات امام ربّاني سواءُ لتعبيل ' تشكول كليمي' رسالة تشيرية احياء العلوم للغزالي فتوحات مكيّه فصوص الحكم نظام القلوب انفاس العارفين كمتوبات يشخ شرف الدين يحلى بمعات أعتباه في سلاس اولياءاز حكيم الامّت شاه ولى الله تحدث دبلون . جدید کتابوں میں' تاریخ تصوّف از پروفیسر پوسف سلیم چشق' شریعت دطریقت ازمولنا اشرف علی تعانویٰ تز کیہ داحسان

ازمولنا سیّرابوانحسن نددی صحّة ف کیا ب از مارش لنگومتر جمد چوبدری صغدرعلی التکقّف ازمولنا اشرف علی تفانوی اصولِ تعوّف ازمولنا اشرف علی تعانوی کمال القیم از شیخ این عطاءالله السکند ری صحّف اسلام از عبدالماجد دریابادی کارتِ تفوّف از ڈاکٹر اقبال رومِ تصوّف از خورشیدا حدگیا تی۔ اصل (خدا) سے داصل ہوجانے کا اشتیاقِ کامل تصوف کہلاتا ہے۔ دین کے تمام ارکانٴ مناسک قواعد د شعائر اور ظواہر اِتی ذیوق کی ترقی کے ذرائع ہیں نہ کہ مقصود بالذّات ۔ اگر تعلّق مع اللہ پیشِ نظر ہے تو یہ سب مفید ادر ضروری ہیں ۔ گویا على وجبرالبقيرت بيكهاجاسكتا ہے كہ تصوّف كےعلاوہ دل دنگاہ كومسلمان كرنے كى ادرکوئی صورت نہیں۔علّا مہا قبالؓ نے بھی یہی نسخہ بجویز کیا ہے۔فرماتے ہیں۔ می نہ روید تخم دل از آب و گل بے نگاہے از خدا وندان دل (ترجمہ) اربابِ دل کی نگاہ دل کے بیچ کو اُگاتی ادر اُس کے لیے سامانِ نشو ونما فراہم کرتی ہے دل کا بیچ پانی اور مٹی سے اُگنے والا بیچ نہیں۔ بہر حال تصوّف کا موضوع جس قدر وقع اور اہم ہے اُسی قدر دقیق اور نازک بھی بُ إِس حقيقت كولسانُ العصرسيّد المّبرالداتباديُّ في معنى بلفظ كي حسين اورا چھو تي تركيب سي مجهايا ہے۔ کیا ہے تصنیف' کوئی یو چھے اگر کہہ دو اکبر کہ لفظ بے معنی كوكُ يوجيح اگر شريعت كيا کهه دو آگبر که لفظ با معنی كوئى يوجيح اگر تصوّف كيا کہہ دو اکبر کہ معنی کے لفظ اِس کا تعلُّق عُلُوم خاہری کے بعد باطنی عُلُوم' وجدانیات و مُشاہداتِ قلبیہ اور مسائلِ کشفیہ سے ہے۔ بعض ظاہر بین تصوّف کی ماہتیت کونہ بچھنے کے باعث اِس کاسرے ہی سےانکارکردیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ بیفلسفہ یونان اور ہندوازم کے عناصر سے ترکیب یافتہ ایک من گھڑت مجموعہ مفروضات ہے۔ ہر دَور میں اِس کی

| وجودِ کیفتات کے اقرار وانکار کا معیار                                                                            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| جب چھوٹی موٹی کیفتات کا بیرحال ہے کہ اگر اُنہیں الفاظ میں بیان کر دیا                                            |
| جائے تو اُن کا انکارنہیں کیا جاسکتا' حالانکہ وہ کیفتات صاحبِ حال کی طرح اُس                                      |
| وقت سامع پر طاری نہیں ہوتیں ۔مگرایسی کیفتات کو غالبًا اِس لیے شلیم کرلیا جا تا                                   |
| ہے کہ اُن سے نوعِ انسانی کے ہرفر دکو واسطہ پڑتا ہے۔ اِس سے ثابت ہؤ اکہ                                           |
| انسان اُنہی کیفیّات کے وجود کوشلیم کرتا ہے' جس سے اُس کا واسطہ پڑتا ہے' مگر                                      |
| جن کیفتیات و داردات سے وہ محروم ہوتا ہے اُن کے وجود سے صرف اِس کیے                                               |
| ا نکارکر دیتا ہے کہ وہ اُن سے دوجا رنہیں ہؤا۔ یا در ہے کہ خوشی اورغم جیسی کیفتیات کا                             |
| تعلّق تو عالم اجسام ہے ہے۔جولوگ ابھی تک مراحلِ اجسام ہی کوعبور نہ کر سکے                                         |
| ہوں' اُن کے نزدیک رُوح اور رُوحانی مراتب اور کیفتات کا وجدان دعر فان ادر                                         |
| اُن کے ہونے نہ ہونے کا احساس کیسے ممکن ہے' مگر حقیقت توبیہ ہے کہ جسمانی                                          |
| کیفتیات کے دجود کی طرح ، رُوح اور پھر رُوحانی کیفتیات کا دجود بھی ایک                                            |
| ناقابلِ تر دید سچّائی ہے۔ اگر آپٹیم کومانتے ہیں توجسم تے ملق کھنے دالی ہر کیفتیت کو                              |
| مجھی تسلیم کرنا پڑے گا'مثلاً بخار' نزلہ 'جسم کے کسی حصّہ کا درد ' ضعفِ بصراور                                    |
| بدنی طاقت و کمزوری خوشی غم درد 'ہجر اور اگر آپ رُوح کے وجود کے قائل ہیں تو اُس                                   |
| کی اُن کیفتیات کے وجود کو بھی تسلیم کرنا پڑے گا'جن کا تعلّق رُوح سے ہے اور                                       |
| ظاہر ہے کہ رُوح سے تعلّق رکھنے والی کیفتات کو رُوحانی کیفتات کے الفاظ ہی                                         |
| ۔<br>تعبیر کیا جاسکتا ہے، جسم مرئی ادرمحسوس ہے جب کہ رُوح غیر مرئی ادرغیر سوں ہے                                 |
| ат и та малакта в кладета у и парака а волята и о селото и и имали в и имали в колана и в селото и и умали и о о |

ساری کا منات کے افراد پر مساوی طور پر طاری ہوں اور پھر بیہ کہ کیفتات و وجدانیات کو جامۂ الفاظ پہنانا اور اُنہیں الفاظ کے قالب میں ڈھالنے کی کوشش کرنا اُنہیں غیر مؤثر اور مجروح کردینے کے مترادف ہے ۔ کسی ایک کیفتیت کو لے لیجئے مثلاً خم یا خوشیٰ کیفتیت غم یا کیفتیت انبساط جس پر طاری ہووہ جس طرح اُس کومحسوں کر سکتا ہے' اُس طرح محض اُس کی داستان سُنے یا پڑھنے والامحسوں نہیں کر سکتا اور یہ کیفتیت اُس جوش دتوانائی ہے بھی اثر انداز نہیں ہو سکتیں۔ اس لیے کہ کسی شے کے معلوم ہونے اور اُس کے محسوں ہونے میں زمین وا سان کا فرق ہوتا ہے بقول جوش آبادی۔

> یوں محقدہ کھُلا' کسی سے کھولانہ گیا اسرار کو ناطقے پہ تولا نہ گیا معلوم ہُوا راز' تو چھیڑیں بحثیں محسوس ہوا راز' تو بولا نہ گیا

www.faiz-e-nisbat.weebly.com

| ترجمہ:ادر اِس حدیث سے وہ بات ظاہر ہوگئی جس کی وضاحت ضروری ادر بیان                          |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| مستحسن ہے کہ اللہ تعالیٰ نے رُوح کو اِس جسمانی جُتّہ میں ایک لاہُو تی لطیفہ کے طور          |
| پرر کتھا ہے۔ عالم لاہوت (جوزمان ومکاں سے دراءہو ) اللہ تعالٰی کی یکتائی اور                 |
| ر بوبیّت پردلالت کرتا ہے اُس سے اِستدلال کی دس 10 وجُو ہات ہیں:                             |
| <ol> <li>الاقل – آنّ هذا الهيكلَ الانسانِي لَمّا كانَ مُفتَقِرًا الى</li> </ol>             |
| مُدَبِّرٍومُحرِّكٍ وهٰذا الرُّوح تُدَبِّرُهَ وَتُحَرِّ كُهُ عَلِمُنَا آنّ هٰذَا العالَمَ لا |
| بُدَّ لهَ مِنْ مُحرّكٍ و مُدَبِّرٍ.                                                         |
| ترجمہ: پہلی وجہ بیہ ہے کہ شکلِ انسانی جب ایک مُد تر اور مُرّ ک کی طرف مختاج ہے              |
| ادریہی زوح اُس کی مُد بّرادرمُرّ ک ہے۔تو اِس ہے ہمیں معلوم ہوگیا کہ                         |
| اِس عالم کے لیے بھی ضر درکوئی مُد تر دُحُرؓ ک ہے۔                                           |
| <ol> <li>الثانى لَمَّاكانَ مُدبَّرُ الجسدِ واحدًا وهى الرُوحُ عَلِمنا أَنَّ</li> </ol>      |
| مُدبِّرَ هٰذا العالَمِ واحدٌ لا شريكَ لهَ في مُلكهِ۔                                        |
| ترجمه: دُوسری دجه بید که جب جسم کی مُد بّرایک رُوح بے تو معلوم ہؤا کہ اِس عالم کا           |
| مُد بَربهمی ایک ہے' جس کامملکت میں کوئی دوسرا شریک نہیں۔                                    |
| <ol> <li>الثّالث: لمّاكانَ هذا الجسدُ لا يتحرّكُ إلّا بارادةِ الرُّوحِ و</li> </ol>         |
| بتحريكها لـهُ عَـلِمنَا آنَّهُ مُرِيدٌ لِمَا هُوَ كائنٌ في كونهِ لا                         |
| يتَحرَك مُتحرِّكٌ بخيرٍ او شرٍّ الآ بتقديرِ ٩ واردتِه وقضائِه.                              |
| ترجمہ: جب جسم رُوح کی تحریک اور ارادہ کے بغیر حرکت نہیں کر سکتا تو                          |

| جس طرح آپ رُوْح کی حقیقت کودیکھےاور سمجھے بغیر ، ی اُس کی موجودگی کے قائل<br>ہیں اور اُسے محسوں کئے بغیر اُس سے وجود کا اعلان کرتے ہیں ٗ اِس طرح آپ کو<br>رُوح کی اُن غیر مرکی وغیر محسوں کیفتیات کا اقرار بھی کرنا ہوگا 'ورنہ یہ تسلیم کرنا<br>پڑے گا کہ رُوح کسی کیفتیت یا کیفتیات کی مالک نہیں ' حالانکہ رُوح نہ صرف لامحدود<br>کیفتیات کی مالک ہے ٰ بلکہ اُس میں مکمتل شعور بھی پایا جاتا ہے۔ |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| شعُورِ رُوح کی چندتصریحات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| اگرچہ رُوح کو باشعور ثابت کرنے کے اور بھی کثیر عقلی دِفلی دِلاَئل وشواہد ہیں' مگر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| يهان سرِ دست ايك عظيم فتقَّق اور صوفى بزرگ حضرت مولا نا سيَّد عبداللَّطيف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| المعروف سیّد شاہ محی الدّین قادری ویلوری قُدّس سرّ ۂ کی رُوح کے متعلّق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| درج ذیل تصریحات پر اکتفا کیا جاتا ہے۔ آپ اپنی تصدیفِ لطیف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| جواہرالسلوك ميں (جوعربي اور فارس ميں ہے) حديث مَنْ عَدَفَ نَفْسَهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| فَقَدُ عَرَفَ رَبَّهُ كَحْت رَمْ طرازين: وقد ظهر من هذا الحديثِ ما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| يَجِبُ كَشفُهُ ويستحسنُ وصفُهَ وهوان الله سبحانَهُ وتعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| وضعَ هذهِ الرّوحَ الرّوحانيّةَ في هذهِ الجثّةِ الجسمانيّةِ لطيفةً لا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| هوتيَّةً مُو دَعَةً في كثيفةٍ نا سُو تيَّةٍ دالَّةٍ على وحد انيّته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| وربّا نيّته ووجهُ الاستدلالِ بذلك من عشرةِ أوجَهٍ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ای: یہ کتاب عربی اور فاری میں کھی گئی۔ مُصقف علوم خاہر وباطن کے جامع میں، کتاب بڑے سائز کے 276 صفحات پر مشتل<br>ہے، اِس کا ایک نسخہ راقم الحروف کے پاس موجود ہے، ویلور عالباً حیدر آباد در کن میں داقع کمی مقام کا نام ہے۔ (مُصقف)                                                                                                                                                                |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اللہ تعالی ہر شے تے تریب تر جادر کوئی شے دوسری شے کی نبت اس<br>تریادہ قریب نیں ادر کوئی شے دوسری شے کی نبت اس تے زیادہ بحید<br>نہیں جادر یُر تر با بعد معافت کے لحاظ سے نیں :جس سے اللہ تعالی<br>یا ک ج۔<br>6. السّادس لما ک مان الرُّوح موجود البعد قلب و جود البعسد<br>وی گون موجود تا بعد عدم الجسد علمانا آنه سبحانه<br>موجود قد مل کون خلقه ویکون موجود تابعد قلقد خلقه<br>مان آل و لایز ال و تقدّس عن الزوال.<br>ترجہ: ادر جب زوح جم سے پہلے موجود تھی ادر اس کے عدم کے بعد بھی موجود<br>رجگی تر معاوم ہوا کہ اللہ تعالی کا ماری تلوق سے پہلے تھی وجود قااد<br>اور نہ ہوگا اور دن دال سے پاک ہو جودتی ادر اس کے عدم کے بعد بھی موجود<br>اس کے معدوم ہونے کے بعد بھی وجود تھی ادر اس کے عدم کے بعد بھی موجود قاد<br>اور نہ ہوگا اور دن دال سے پاک ہے۔<br>7. السّاب ی الماک الرّوح فی الجسد لا یُغرَق له کیفیتة تعلیمنا<br>ترجہ: جب جم میں رُوح کی کیفتیت کے بارے میں علم نہیں کہ وہ حرار سے تریز کی<br>کا نام ہے یا بخارات جسی کوئی شے ہے۔ کہ ال ہے کہ کی موتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہ | معلوم بوَا كَم إِي طرَّ اللَّهُ تعَالَى بحى ا پِّى تَلُوق مِن بر بون والى چَرْكَ<br>اراده كرن والا ب كونى تَخْرَ كَرْفاه بملائى ك لي حرَّت كر يا يُرائى<br>ع لي اللَّهُ تعالى كا تقدير واراده اور قضا ك يغير حركت بين كرَّكات<br>و شعور هاب ولا يَحفَى علَى الرّوح مِن حَزَكات الجَسَدِ<br>و شعور هاب ولا يَحفَى علَى الرّوح مِن حَزَكات الجَسَدِ<br>في الآرض وَلا في السَّمَآء ن<br>برجد: جب م مين كون تحرّت بين كرة ، عُمرُ ولان كالم وشعور<br>بوتا ب اور أس ك حركات وسمات أول على مُراز ول كوان كالم وشعور<br>بوتا ب اور أس ك حركات وسمات بولا يفتو<br>برجد: جب م مين كون تحرّت بين كرة ، عُمرُ ولان كالم وشعور<br>بوتا ب اور أس ك حركات وسمات أول تحرير بين ما يران ما مراد وسو<br>بوتا ب اور أس ك حركات وسمات بوت في ني تقال الرقان<br>موت حقق قرار الله المراد معنور<br>موت بالذي على السَّمَاء ف<br>موت بالا من ما يوت في من ما يون موت من ما يوت في في من من ما يوت في الله<br>موت بالذي من من ما يون من ما يون من ما يون من ما يوت من ما يوت في في ما يوت في في ما يوت في في ما يوت<br>موت بالا من ما يوت من ما يون ما يون ما يوت ما يوت ما يوت ما يوت ما يوت<br>موت بالا من ما يوت في في الما ما يوت ما يوت ما يوت ما يوت ما يوت<br>موت الما يوت ومن شيئً بل هو اقرب الى كلِّ شيئً في الجسد علمانا<br>ما ترق من شيئً ابل هو اقرب الى كلِّ شيئً في الجسد علمانا<br>ما ترجه جب إس جم ما يوتي في ليس شيئًا اقرب اليه مي نشيئً ولا<br>ما يون باله.<br>من بنا بالد من شيئً لا بعن في قرب المسافة لائه مندً ه<br>من من باله جم ما يوت في في الم من ما يوت ما يوت ما يوت ما يوت ما يوت ما يوت<br>ما يون باله ما يوت في في ما يوت م |

| ترجمہ: جب رُوح <sup>،جس</sup> مِ انسانی میں نہ تومحسوّں ہوتی اور نہاُ سے چھُوااور ٹولا جاسکتا<br>ہے یہ تو معلوم ہوًا کہ حق تعالیٰ بھی محسوّں ہونے' ٹوپر لنے ح <u>چ</u> ھونے اور مَس |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| کیے جانے سے پاک ہے۔                                                                                                                                                                 |
| 10. العاشِرُ. أَنَّهُ لما كانَ الروحُ في الجسَدِ لا يُدُرَكُ بالبصَرِ ولا                                                                                                           |
| يُمَتَّلُ بالصَّوَرِ عَلِمنَا آنَّه لا تُدرِكُه الابصارُ ولا يُمَثَّلُ<br>بالصَّوَرِ ولا يُشَبَّه بالشُموسِ والا قمارِ ليسَ كمثلهِ شيئٌ                                             |
| بالمصور ورو يعب بالمصوص و ما و يا و ما مروم السّميع البَصِير ل                                                                                                                      |
| ترجمه: دسویں دجہ بیر کہ رُوح کوجسم میں نہ تو دیکھا جا تا ہےاور نہ ہی وہ صُورتوں میں                                                                                                 |
| متمثَّل ہے' لہٰذا اللہ تعالیٰ کو (مادّی) آنکھوں سے نہیں دیکھا جا سکتا اور نہ                                                                                                        |
| صُورتوں اور آثار ہے اُس کی مثال دی جائمتی ہے اور نہ وہ سورج اور چاند کے<br>میں متاب                                                                                                 |
| مشاہد ہے' اُس کی کوئی مثل نہیں اور وہ سمیع وبصیر ہے (اُنتہیٰ ) رُوح کے متعلّق<br>سب تذہبا ہے اس کی کوئی مثل نہیں اور وہ سمیع وبصیر ہے (اُنتہیٰ ) رُوح کے متعلّق                     |
| ندکورہ بالا تفصیلی جائزے سے معلوم ہوا کہ رُوح میں مکمل شُعُور موجود ہے<br>اگر چہوہ خود کیفیّت اوراییّت ہے وَراء ہے کیفیّت اوراًیذیت کا مطلب میہ ہے کہ                               |
| اگرچہ وہ خود کیفیت اوراہدیت سے وراء ہے کیمیٹ اوراہیت کا تصلب کیے کہ<br>بیہ معلوم نہیں ہوسکتا کہ رُوح کی حقیقت اوراُس کی حقیقی کیفتیتِ وجود کیا ہے اور بیہ کہ                        |
| وہ کہاں ہے اور کہان نہیں' صرف اعضاء کی حرکت اور دماغ کا شعُو راُس کی تحریک                                                                                                          |
| اورائس کی موجودگی پر دلیل ہے جب جسم انسانی سے رشتۂ زوح منقطع ہوجاتا                                                                                                                 |
| ہے تو جسدِ خاکیٰ جوکل تک متحرک اور باشعُورتھا' بے جس' غیر متحرک اور بے شعُور                                                                                                        |
| ا و یکھیے جواہرانسلوک( فاری دعر بی ) مصنفہ علآ مدشاہ کی الدین قادری نفو گؓ دیلوری ص ۷ تا ۸، مطبوعہ<br>مظہرالعجا نب مدرای، بن طباعت ۱۲۸۳ھ                                            |
|                                                                                                                                                                                     |

| <ul> <li>8. الشّامنُ. لمّاكانَ الرّوحُ في الجسَدِ لا يُعُلَمُ لهَ آينِيَّةٌ علِمنَا آنّهُ تقدّ تقدّ معنِ الكيفيّةِ والآينِيَّةِ فَلا يُوصَفُ باينٍ ولا بكيفٍ تقدّ معن الكيفيّةِ والآينِيَّةِ فَلا يُوصَفُ باينٍ ولا بكيفٍ بل الرّوحُ موجُودٌ في الجسَدِ ماخلامنهُ شيئةٌ في ماخلامنه شيئةٌ في ماخلامنه شيئةٌ في ماخلامان والجسَدِكذلكَ الحقُ سُبحانة و تعالى موجودٌ في كُلِّ مكانٍ ما خلامنه مكانٌ و تنزّه عن المكانِ والزّمانِ.</li> <li>۲. من خلامنه مكانٌ و تنزّه عن المكانِ والزّمانِ.</li> <li>۲. من خلامنه مكانٌ و تنزّه عن المكانِ والزّمانِ.</li> <li>۲. من خلامنه مكانٌ و تنزّه عن المكانِ والزّمانِ.</li> <li>۲. من حموص حصوص حصوص من المكانِ والزّمانِ.</li> <li>۲. منه مكان معلوم موا كمان معلوم نيس (كرجم كَ محصوص حصوص حصوص حصوص حصوص حصوص حصوص حصو</li></ul>                                                                                                                                                                                     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| بل السرّوحُ موجُودٌ فى السجسَدِ مساخلامنةً شيئيَّ فى السجسَدِكذلكَ الحقُّ سُبحانَة و تعالى موجودٌ فى كُلِّ مكانِ السجسَدِكذلكَ الحقُّ سُبحانَة و تعالى موجودٌ فى كُلِّ مكانِ ما خلامنه مكانُ و تنزه عن المكانِ والزّمانِ.<br>ترجمہ: جب رُوح كم متعلق مكان معلوم نہيں (كم جسم كَ سم مخصوص حصّ<br>عين أسكا قيام م) تو معلوم مؤاكر اللد تعالى جلّ شايدُ كيفيّت (كردہ كيا مے)<br>اور مكانيت (كردہ كہال مے) سے برتر اور پاك ہے سرليذا وہ مكان اور<br>كيفيّت سے موصوف نہيں بلك رُوح جسم ميں اس طرح موجود ہے كوئى مكان اس<br>كيفيّت الس عن المدتعالى برمكان ميں موجود ہے كوئى مكان اس<br>اتصال بے تكيْف بے قياس مست ربُّ التاس رابا جانِ ناسٌ<br>اتصال بے تكيْف بے قياس مست ربُّ التاس رابا جانِ ناسٌ<br>9. التّاسعُ ـ لمّاكنانَ الرّوحُ فى الجسَدِ لا يُحَسُّ ولا يُمسُ                                                                                                                                                                                              |
| الـجسَدِكذلكَ الحقُّ سُبحانَة و تعالى موجودٌ فى كُلِّ مكانٍ<br>ما خلامنه مكانٌ و تنزّه عن المكانِ والزّمانِ.<br>ترجمہ: جب رُوح كے متعلّق مكان معلوم نيس (كمجم كس مخصوص صح<br>عين اُسكا قيام ج) تو معلوم ہؤا كماللاتوالى جلّ شانه كيفيّت (كموه كيما ج)<br>اور مكانيت (كموه كهاں ج) سے برتر اور پاك ہے لهذا وہ مكان اور<br>كيفيّت سے موصوف نيس بلكر رُوح جم ميں اِس طرح موجود ہے كم اُس سے جم<br>كيوني شيخالى نيس اللہ توالى بر مكان ميں موجود ہے كوئى مكان اُس<br>سے خالى نيس اور ساتھ ہى وہ زمان و مكان سے مُنز ہ محص ہے۔ بقول عارف ردى ہے<br>اتصال بے تكيُف بے قياس سے منز و فى الجسَدِ لا يُحَسُّ و لا يُمَسَّ<br>9. التَّاس غُر لمَّا كانَ الرّوحُ فى الجسَدِ لا يُحَسُّ و لا يُمَسُّ                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ما خلامنه مكانٌ و تنزّه عن المكانِ والزّمانِ.<br>ترجمہ: جب رُوح كے متعلّق مكان معلوم نہيں (كم جسم كر كس مخصوص حصّ<br>ميں أسكا قيام ہے) تو معلوم ہؤا كم الله تعالیٰ جل شانه كيفيّت (كم وہ كيا ہے)<br>اور مكافيّت (كم وہ كہال ہے) سے برتر اور پاك ہے ہے لہذا وہ مكان اور<br>كيفيّت سے موصوف نہيں نبكه رُوح جسم ميں إس طرح موجود ہے كه أس سے جسم<br>كى كوئى شي خالى نہيں ايسے ہى اللہ تعالى ہر مكان ميں موجود ہے كوئى مكان أس<br>سے خالى نہيں اور ساتھ ہى وہ زمان و مكاں سے مُنز ہ بھى ہے۔ بقول عارف دن ہے<br>اتھال بے تكيف بے قياس سے من المرت رُب التا س رابا جانِ نائ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ترجمہ: جب رُوح کے متعلق مکان معلوم نہیں ( کہ جسم کے کس مخصوص حصّ<br>میں اُس کا قیام ہے ) تو معلوم ہؤ اکہ اللہ تعالیٰ جلّ شانۂ کیفتیت ( کہ وہ کیسا ہے )<br>اور مکانیت ( کہ وہ کہاں ہے ) سے برتر اور پاک ہے ہے ۔لہذا وہ مرکان اور<br>کیفتیت سے موصوف نہیں بلکہ رُوح جسم میں اِس طرح موجود ہے کہ اُس سے جسم<br>کی کوئی شیخالی نہیں ' ایسے ہی اللہ تعالیٰ ہر مکان میں موجود ہے کوئی مکان اُس<br>سے خالی نہیں اور ساتھ ہی وہ زمان و مکاں سے مُنز ہ بھی ہے۔ بقول عارف دوئی ؓ<br>اتصال بے تکثیف بے قیاں سے ست ربُ التاس رابا جانِ ناسٌ<br>9. التّال سے نُک کہ اُن الدوح فسی الہ جسَدِ لا یُحَسُّ ولا یُمَسُّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| میں اُس کا قیام ہے) تو معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ جلّ شانہ کیفیّت ( کہ وہ کیا ہے)<br>اور مکافیّت ( کہ وہ کہاں ہے) سے برتر اور پاک ہے کے لہٰذا وہ مکان اور<br>کیفیّت سے موصوف نہیں نبکہ رُوح جسم میں اِس طرح موجود ہے کہ اُس سے جسم<br>کی کوئی شے خالی نہیں ایسے ہی اللہ تعالیٰ ہر مکان میں موجود ہے کوئی مکان اُس<br>سے خالیٰ نہیں اور ساتھ ہی وہ زمان و مکاں سے مُنزّ ہ بھی ہے۔ بقولِ عارف دن ؓ ۔<br>اتھالِ بے تکیُف بے قیاس ہست ربُّ النّاس رابا جانِ ناسؓ<br>9. التّاس مُن المدّاک انَ الدّوحُ فلی الجسَدِ لا یُحَسٌ ولا یُمَسٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| میں اُس کا قیام ہے) تو معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ جلّ شانہ کیفیّت ( کہ وہ کیا ہے)<br>اور مکافیّت ( کہ وہ کہاں ہے) سے برتر اور پاک ہے کے لہٰذا وہ مکان اور<br>کیفیّت سے موصوف نہیں نبکہ رُوح جسم میں اِس طرح موجود ہے کہ اُس سے جسم<br>کی کوئی شے خالی نہیں ایسے ہی اللہ تعالیٰ ہر مکان میں موجود ہے کوئی مکان اُس<br>سے خالیٰ نہیں اور ساتھ ہی وہ زمان و مکاں سے مُنزّ ہ بھی ہے۔ بقولِ عارف دن ؓ ۔<br>اتھالِ بے تکیُف بے قیاس ہست ربُّ النّاس رابا جانِ ناسؓ<br>9. التّاس مُن المدّاک انَ الدّوحُ فلی الجسَدِ لا یُحَسٌ ولا یُمَسٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| کیفتیت سے موصوف نہیں بلکہ رُوح جسم میں اِس طَرح موجود ہے کہ اُس سے جسم<br>کی کوئی شے خالی نہیں ایسے ہی اللہ تعالیٰ ہر مکان میں موجود ہے کوئی مکان اُس<br>سے خالیٰ نہیں اور ساتھ ہی وہ زمان و مکاں سے مُنز ہ بھی ہے۔ بقولِ عارفِ ردئی ؓ ۔<br>اتصالِ بے تکثیف بے قیاس ہست ربُ النّاس رابا جانِ ناسٌ<br>9. التّاسعُ ۔ لمّا کھانَ البرّوحُ فلی الجسَدِ لا یُحَسُّ ڈو لا یُمَسُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| کی کوئی شیخ خالی نہیں ایسے ہی اللہ تعالیٰ ہر مکان میں موجود ہے کوئی مکان اُس<br>سے خالی نہیں اور ساتھ ہی وہ زمان و مکاں سے مُنز ہ بھی ہے۔ بقولِ عارفِ دوئی ؓ<br>اتصالِ بے تکیف بے قیاس ہست ربُّ النّاس رابا جانِ ناسٌ<br>9. التّاسعُ - لمّا کانَ الـرّوحُ فی الجسَدِ لا يُحَسُّ وَ لا يُمَسُّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ے خالیٰ ہیں اور ساتھ بی وہ زمان و مکاں سے مُنزّ ہ بھی ہے۔ بقولِ عارف ِ روئ ؓ ۔<br>اتصالِ بے تکٹیف بے قیاس مست ربُّ النّاس رابا جانِ ناسؓ<br>9. التّاسعُ ۔ لمّا کانَ الـرّوحُ فی الجسَدِ لا يُحَسُّ ڈو لا يُمَسُّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| اتصالِ ب تكتُف ب قياس مست ربُّ النّاس رابا جانِ ناسَّ<br>9. التّاسعُ - لمّا كمانَ الرّوحُ في الجسَدِ لا يُحَسُّ ولا يُمَسُّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <ol> <li>التّاسعُ - لمّا كانَ الرّوحُ في الجسَدِ لا يُحَسُّ ولا يُمَسُ</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ولايُجَسُّ عَلِمنَا آنَّهُ مُنزَّهُ عن الحِسِّ والجَسِّ والْمَسِّ۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <sup>4</sup> : حضزت سلطان المشائخ سیّر نظام الدّین اولیا محجوب الّبی د ہلوی قدّس سرّ ۂ کے متعلّق روایات میں ہے ٗ آپ سے<br>کسی نے سوال کیا کہ اگراللہ تعالٰی کا اِس کا سَات میں وجود ہے تو کچر دہ کہاں ہے یعنی اُس کی نشا ندہ ی کی جائے۔آپ<br>نے ارشاد فرمایا پہلے تم اپنے جسم میں موجود رُد درح کی نشا ندہ ی کروکہ دہ کس عضو میں موجود ہے اور کس میں نہیں۔ کسے لگا کہ<br>رُوح تو پورے جسم انسانی میں موجود ہوتی ہے مگر کسی عضو میں اُس کے وجود کا تعدین نہیں کیا جا سکتا۔ آپ ؓ نے نزایا کہ<br>اِس طرح خالق کا سَتات کا' کا سَتات میں وجود ہے مگر کسی عضو میں اُس کے وجود کا تعدین نہیں کیا جا سکتا۔ آپ ؓ نے ق<br>ای طرح خالق کا سَتات کا' کا سَتات میں وجود ہے مگر کسی عشو میں اُس کے وجود کا تعدین اور نشا ندہی نہیں کی جا تک ۔<br>یقول بابا فَعَاتی شیرازیؓ میں مشکل حاکہ یہ تعدیت کہ ہرذ رہ مین اُس کا تعدین اور کی اُس کا شاہدی کی جا محق<br>س : (ترجمہ ) رُب العالمین کا ظلوق کی جان سے ایں ااقسال ہے' جو قیاس اور کیف دکم کے بیانوں میں نہیں تو اور سکتا |

جوخود پوشیدہ مگر اُس کا مقامِ ظہور (لیعنی دہنِ انسانی) محسوں و مُبصَر ہے۔ جس طرح خوثی کے بغیر ہنسناممکن نہیں اِس طرح اگرذات کا دجوداور اُس کا ظہور نہ ہوتو نظام کا سکات معطّل ہو کررہ جائے۔ اِسی طرح عارفِ رومیؓ ایک اور مثال سے اِس حقیقت کو مجھاتے ہوئے فرماتے ہیں ع

أَنْتَ كَالرِّيْحِ وَنَحُنُ كَالُغُبار

کہ تیری مثال ہوا کی ہے اور ہماری مثال غبار کی ۔ اُڑتا ہوا غبار تو نظر آتا ہے مگراُس غُبار کواُڑانے والی چیز یعنی ہَوانظر نہیں آتی 'اب اگر کسی شے کے وجود (ہونے) کی دلیل صرف رؤیتِ شےکو قرار دے دیا جائے کہ جو شے نظر آئے گی أسى كاموناتسليم كمياجائ كالو پھر إس شرط بے تحت يہ بھی تسليم كرنا پڑے گا كہ مَوا كا وجود بی نہیں کیونکہ دہ نظر نہیں آتی ۔مگر ہرانسان کو معلوم ہے کہ ہُوا کا دجود ہے۔ ختی کہ سلسلۂ تنقُسِ انسانی اِسی ہَوا ( آنسیجن ) سے قائم ہے۔اگر پچھ دیر کے لیے سانس لینے کو ہُوا نہ ملے تو انسان کا طائرِ حیات خود ہُوا ہو جائے ۔ عارف ِ رُومٌ کہنا بیچا ہتے ہیں کہ جس طرح اُڑتا ہوائم اِ رنظر آتا ہے مگر اُس کواڑانے اور حرکت دینے دالی شے (ہُوا) نظر نہیں آتی 'اِسی طرح تیری ذات پاک اِن سارے عوالم اجساد واجسام کی تُحرِّک دمُد پرّ ہے۔ یہ ناممکن' کہ تیرا وجود نہ ہواور ہم بھی موجود ر ہیں گویا تیرے ہونے کے ساتھ ہی ہمارا ہونا قائم ہے درنہ بقولِ امجد حدر آبادی ؓ۔ تچھیلی ہوئی ح<u>ا</u>ندنی ہو مہتاب نہ *ہ*و بجتا ہو ستار اور مضراب نہ ہو ممکن ہی نہیں حَباب ہو' آب نہ ہو مَىن مَين نہيں ہوسکتا' نہ ہوتُو جب تک

ہوکررہ جاتا ہے۔ کسی نے کیا خوب کہا ہے۔ وبالِ دوش ہے وہ جسم جس میں رُوح نہیں عزيز راہ میں کاندھے بدلنے لگتے ہیں رُوح كاجب تك جسم ت تعلُّق رہتا ہے' اُس وقت تك جسمِ انساني اُس كا مظہر بن کراُس کا آلہ کاربنارہتا ہے گویاجسم اور اعضاء کی حرکت دسکون کے پس پردہ رُوح كاشُعُور دارادہ كارفر ماہوتا ہے' اگر چہد يکھنے دالوں كوجسم حركت كرتا ہوانظر آتا ہے' مگر رُوح نظر نہیں آسکتی۔ عارف رومی می ثابت کرنے کے لیے کہ '' کا ئنات کی جان دہی ذات ہے'' فرماتے ہیں <sub>۔</sub> تن ز جان و جال زتن مستور نیست لیک دید جال به کس دستور نیست ترجمہ: ''جسم رُوح سے اور رُوح جسم سے پیشیدہ تو نہیں' لیکن رُوح کا دیکھنا دسترس نگاہ سے باہر ہے''۔ اور پھر ہے کہ ع مثالِ شادی و ما خنده ایم لیعنی تیری مثال خوش کی ہے اور ہماری مثال بنسی کی ہے' کیونکہ رُوح کی طرح خوش ایک کیفیت کا نام ہے اور کیفیت غیر مرئی ہوتی ہے اور ہماری مثال بنسی کی اپنے جسے دیکھاجا سکتا ہے اگرہنسی کے پسِ پردہ خوشی موجود نہ ہوتو حقیقی ہنسی کا وجود ممکن نہیں۔معلوم ہوا کہ خوش ایک کیفیت ہے جو غیر مرئی ہے اور بنی اُس کا مظہر ہے جو مُبصَر ومحسوس ہے لہٰذا کا تنات میں ذاتِ باری کا اندازِظہور خوش کے مانند ہے

ارواح کے متعلّق حضرت اعلیٰ گولڑ دی کی تشریح بہر حال زوج کے باشعور اور مُد رک اشیاء ہونے کے متعلق اگر چہ ہم نے خاصی وضاحت کردی ہے گرمناسب معلوم ہوتا ہے کہ ارواح کے متعلّق حضرت اعلیٰ گولڑوی قدّس سرّ ۂ کی تحقیقِ انیق کو بھی اجمالاً نذرِ قارئین کر دیا جائے۔ آپؓ فرماتے ہیں' بدانکہ آدمی راسہ رُوح اُست ۔ نباتی وحیوانی وانسانی کہ عبارت ا زنفسٍ ناطقهاست وعلاقة أوباجسم وراءٍخروج ودُخول واتصال وانفصال است -اہل تحقیق در بیانِ کیفیتِ رُوح دوفرقہ اند گرو ہے برآنست کہ رُوح دراصل کیے است که آن را رُوحِ گُل می خوانند - گاہے از آں تعبیر بحقیقتِ <sup>یے</sup> محمّد بیرمی کنند وگاہے عقلِ اوّل وتعتین اوّل وقلم اعلیٰ می گویند۔ وطریقِ صُد ورِ ارواحِ جزئیتِہ ازآل ایں چنین است کہ ہرگاہ جسم انسانی تسویہ یافت ٔ عکسِ روحِ گل بریں جسم أفتاد، بواسطة آل آثار حيات دربدن بيدامى شود - چنانچه مي صقلى بمقابلة آفتاب روشن مى شود .. ونقابل چونكه شرط العكاس است پس موت عبارت از رفع آل نقابل خوام بود وفرقهُ برآنست كه جريج ازارواحٍ جزئتِه بغير انعكاس لطافتٍ ذائتيه مي دارند بدال كم محقَّقان كامل كم كشف ايثال مقتبس ازمشكوة نوّت است برأ نند کهرُوح رادوبدن است \_عنصری ومثالی\_ درنشاءِدُنیا ببدنِ عنصری تعلّق دارد و بعدِ فسادِ ايں بدن بآل مثالےلطيف ودر حشر باز بيد نِ عضري تعلَّق خواہد گر دفت ۔ ے : حقيقت محمّد يولن صاحبه الصلوة والسلام كى ايك اور تغيير ايم كتاب ميں موجود بے إن دونوں كامصداق عليحدہ ہے۔ارواح بڑئیے کے تعیّنات کے جامع ہونے کے اعتبار ہے رُوح کل کو بھی حقیقت محمّد کیے سے تعییر کیا گیا 'جو وجو دکے مرتبہ ممکنات سے بے جب کہ دوسر کی تعبیر میں مراتب ذبجو ب سے بنا تاہم یہ ایک اصطلاح ہے۔ دونوں تعبیر دوں میں رسالتِ مآب عظيلته کے ساتھ جامع کمالات ہونے کی مناسبت ہے آپ کی معروف ذاتِ گرامی مُرادنہیں (مصنف )

یعنی ہیے کیسے مکن ہے کہ ستار بھی بح رہا ہواور مصراب ( زخمہ وہ تارکا چھلا جوانگلی میں لگا کرستار بجانے ہیں ) موجود نہ ہویا کوئی یہ کہے کہ چاند نی تو ہے مگر جاند طلوع نہیں ہوا۔ اِسی طرح میا( لیعنی انسانی) وجود بھی تیرے ہونے کے بغیر نہیں ہو سکتا جس طرح وجو دِحباب پانی کے بغیر ممکن نہیں' ستار کے تاروں کی نغماتی جھنکار مصراب کے دم سے قائم ہے' جاندنی کا بختک اور متحور کن نور وجودِ قمر کا مرہونِ منّت ہے۔حباب ( ٹبلیلے ) کا وجود آب ( پانی ) کے دم قدم سے قائم ہے اِسی طرح ازل سے ابد تک اِس وسیع وعریض اور لامتنا ہی کا بُنات کی ہرموجود شے کا وجود تیرے وجو دِمقدّ س کامر ہونِ کرم ہے۔ عارف رومی اوردیگرصوفیائے کرام نےصورت مسلد کی وضاحت کے لیے کسی حد تک مثالوں سے کام لیا ہے۔ تاکہ بات پچھ نہ کچھ بلے پڑ سکے ورنہ ذات باری ہرمثال سے پاک دمنز ہ ہے یہی عارف رومیؓ جن کی مثنوی امثال دنظائر سے بھری پڑی ہے ٔ ساری مثالیں پیش کرنے کے بعد ذات باری جلّ شاینہ کومخاطب کر کے عرض کرتے ہیں۔ اے بُروں از وہم و قال و قیلِ من خاک بر فرق من و تمثيل من اے وہ ذات جو میرے وہم وگمان اور میری ہر قیل و قال سے وراء ہے تیری ذات کے عرفان وادراک کے آگے میری پیش کردہ مثالیں خاک کی حیثیت بھی نہیں رکھتیں۔

یہ ہے کہ اصل میں رُوح ایک ہے 'جسے رُوحِ گُل کہا جاتا ہے اور جسے بھی حقیقت محمّد بیہ سے تعبیر کرتے ہیں اور بھی عقلِ اوّل ' تعتین اوّل اور قلم اعلیٰ کے الفاظ سے یاد کرتے ہیں اور زوحِ کل سے ارواحِ جزیمة ( رُوحِ نباتی محیوانی ۔ انسانی) کا برآمد ہونا اِس طرح ہے ( کہ جب جسمِ انسانی تیار ہوا تو ظہورِ برزخی میں رُوحِ کل کاعکس اُس کے جسم پر پڑا، جس کی وجہ سے اُس کے بدن میں آثار حیات پیل ہوئے ) جس طرح سی صیقل شدہ جسم کو سُورج کے سامنے رکھ دینے ے اُس کاجسم روثن ہوتا ہے ۔ چونکہ عکس پذیری کے لیے عکس انداز سے نقابل (آمنا سامنا) شرط ہے۔ پس عکس پذیر اور عکس انداز کی تقابلی صورت کے ختم ہو جانے یا ہٹ جانے کا نام موت ہے۔ جس طرح صيقل شدهجسم پر پرينے والى روشى آفتاب سے عدم تقابل كى صورت میں ختم ہوجاتی ہے اور وہ صیفلی جسم بے نور ہو کررہ جاتا ہے۔ صوفیاء کے نزدیک بالکل ایی طرح جب جسم انسانی رُوحِ کُل کی تقابلی صورت سے ہٹ جاتا بتو أسے موت کہتے ہیں۔ رُوحِ کُل سے منعکس ہونے دالے پرتو کورُ دج کہہ لیجیئے یا قرآنی اصطلاح کے مطابق امر رب ۔ بات ایک ہی ہے جسم انسانی کے مردہ ہونے کے بعد بیضروری نہیں کہ رُوج بھی معددم ہوجائے۔ یعنی جس طرح مردهجسم ساعت بصارت اورشغور ہے محروم ہوجا تاہے۔ رُوح کے ساتھ ایسانہیں ہوتا بلکہ رُوح کے جملہ عناصر احساس پوری توانائی سے مصروف عمل رہتے ہیں۔ ساعِ موتی کی حدیث شریف ( کہ مردہ قبر پر آنے والوں کے پاؤں کی آہٹ بھی

و همه لامعلوم است که بدن عضری درخواب معطّل می شود .. و آن بدنِ دیگر است که درخواب دیده می شود ـ دریپ حالت رُوح تدبیر هر دوبدن می گند ـ والاً بدنِ عضری فاسد شود - ورُوح در عالم مثال سيرمي تُندعجائب عالم ملكوت را' رُوحِ تُمّلِ اولياء در حیات انسلاخ ازیں بدنِ عضری می تواند کرد که آں را انتزاع و انخلاع می خوانند ـ وایں موتِ اختیاری است که بریاضت حاصل می شود ـ واختلاف است دراينكه آفرينش ارداح قبل ازتخليق جسام است يا بعد گروب بسوئ اوّل رفتر-وليل شال قوله تعالىٰ هَلُ آتَى عَلَى الْإِنْسَان حِيُنٌ مِّنَ الدَّهُ بِ لَمُ يَكُنُ شَيئًا مَّذُكُوُرًا ٥ وَلَقَدُ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ مِنُ سُلْلَةٍ مِّنُ طِيُنِ. لا ورصح بجانب ثانى مليدارند\_دليل أوشال قدوله تعالى وَإِذُ أَخَذَرَبُكَ مِنُ بَنِي آدَمَ مِنُ ظُهُوُرٍ هِمُ ذُرِّيَّتَهُمُ وَاَشُهَدَهُمُ عَلَى أَنْفُسِهِمُ آلَسُتُ بِرَبِّكُمُ قَالُوُا بَلَى الخ وقوله عليه السّلام عن عمرو بن عُيينه مرفوعاً أَنَّ اللهَ خَلَقَ أَرُوَاحَ الُعِبَادِ قَبُلَ الْعِبَادِ بِٱلْفَى عَامٍ فَمَا تَعَارَفَ مِنْهَا ائْتَلَفَ وَمَا تَنَا كَر إِخْتَلَفَ وَبَهِي رِفْة انْد اہلِ کشف وشہودے یہ ترجمہ: جان لے کے آدمی کی تین ارواح ہیں ۔ نباتی 'حیوانی اور انسانی ۔ انسانی روح نفسِ ناطقہ سے عبارت ہے (جسے نفسِ مُدركہ بھی کہتے ہيں)اور أس كاجسم سے تعلق داخل خارج، متصل و منفصل ہونے سے بلند وبالا ہے۔ رُوح کی کیفیت کے بیان کے سلسلے میں اہل شخصیق کے دوفر قے ہیں۔ اُن میں سے ایک کا موقف ے: دیکھیے تحقیق الحق فی کلمہ الحق از سیّد ہیر مہرعلی شاہ ' ص131-135 مطبوعہ سول اینڈ ملٹری پر لیں ٔ راو لپنڈ ی

شيليفون كانظام اورمسئله ُموت وحيات جسا كەسب جانتے بين تار كوتسط ، شيليفون كارابط، سوت ردم Switch) (Room سے قائم ہوتا ہے' کیونکہ سب ٹیلیفونوں کو (Tone) دینے کا داحد مرکز سو کچ روم ہوتا ہے اِس کیے اُس کی مرکزی حیثیت کا تقاضا یہی ہے کہ ڈیٹر (Dead) ہونے سے بیچنے کے لیے ہرفون سیٹ (Set) کا ربط اُس سے قائم رہے جب تک فون سیٹ اور سوئے رُوم کے مابین رابطہ (تقابل) رہے گا تو سیٹ میں ٹون (Tone) آتی رہے گی جب دونوں کے درمیان واسطہ اتصال نہ رے یا ددنوں کی تقابلی لیصورت مفقود ہوجائے توسیٹ لازماً ڈیڈ (Dead) ہو جائے گا' مگریہ ہر گز ضروری نہیں کہ فون ڈیڈ ہوجائے تو سوئچ ژ دم کوبھی ڈیڈتصور کیا جائے۔ سونچ رُدم چونکہ ٹون (Tone) کا سرچشمہ ہے اِس کیے اُس کی ٹون (Tone) شليفون سيٹ کي نسبت يائندہ دمستعل ہے جب کہ فون سيٹ کي ٿون (Tone) میں درمیانی را بطے اور تقابل کے نہ رہ سکنے کی وجہ سے امکانِ مرگ یعنی (Death) موجود ہے ۔ سونچ رُوم میں ٹون (Tone) کی موجود گی کی سب ے قوی دلیل یہ ہے کہ ہیلڈ أب (Held Up) ہونے یا خرابی رابطہ کے تعلق شکایت (Complaint) کی جاتی ہے تو ڈیڈنون میں پھر ہے آثارِ حیات نمودار ہوجاتے ہیں اورفون سیٹ کے دوبارہ زندہ ہوجانے کا سبب سوئچ رُ دم سے أس كى سابقه كيفيت ربط اور تقابلي صورت كا بحال ہو جانا ہے۔ ٤: مقصد بير ب كد فضا مين موجود سيلا ايف (Satellite) كازمين يرموجود سيلا ايف شيش سے تقامل اور إي طرح مائیکرودیوڈش (Micro Wave Dish) سے تقابل (آمنا سامنا) ضروی ہے 'گویا مندرجہ بالانوع کے سِکنلز (Signals) کودصول کرنے کے لیے جانبین کا نقابل ( آمناسامنا ) بنیادی شرط تقہرا۔

سُنتاہے) ہمارے موقف کی مُؤتید ہے۔ بعض کم فہموں کا خیال ہے کہ موت کے بعد رُوح كاجسم انساني كے ساتھ كوئى تعلّق باقى نہيں رہتا۔ كيفيت رابطہ تو عالم غيب كا معاملہ ہے جسے خُدا ہی جانتا ہے مگر اِتنا ضرور ہے کہ قبر میں سوال وجواب رُوح کے جسم کے ساتھ کسی نہ کسی رابطے کی صورت میں ہو سکتے ہیں۔جسم کے مردہ ہو جانے کے بعد رُوح کی موجودگی اور اُس کی حیات کا مسئلہ آج کل کے سائنسی دَور کی گئی مثالوں کو سامنے رکھ کرحل کیا جا سکتا ہے۔ مگرایس مثالیں تکنیکی ذہن کے لیے ہی مفید ہو سکتی ہیں۔ اگر چہ تصوّف جیسے نا زک موضوع کی اصطلاحات اور کیفتات و داردات کو جامہ ً الفاظ پہنا نا اور پھر مادی مثالیں دے کرصورتِ حال کو واضح كرناانتهائي مشكل كام ب ليكن اتفاق ب راقم الحروف كاذبن بھي سي قدر میکنیکل ہے اس لیے کوشش کروں گا کہ مادی مثالوں سے بات سمجھا سکون اگر منكرين تصوّف كادماغ بهي تكنيكي موتا توبلاشبه مجصح برمي خوشي موتى 'ايسے حضرات کے ذہن اکثر غیرتکنیکی ہوتے ہیں۔ کچھ شک نہیں کہ حضرت واعظ ہیں خوب شخص یہ اور بات ہے کہ ذرابے وقوف ہیں (أكبراله آباديٌ) ایس لیے کہ اگر تکنیکی ہوتے تو وہ ضرور محسوس کرتے کہ آج کی ساری سائنسی تحقیقات اورخلائی تسخیرین ذات ِباری کی صفات کی ملی تفسیری ہی تو ہیں۔

لطیف ہوتا ہے نتقل ہوجاتی ہےاور قیامت کے دن بدنِ مثالی (یابرزخی) سے نگل كرد دباره بدن عضرى ميں آجائے گی۔ (جس طرح پہلے اُسى بدن ميں رہ چکی تھی ) سب جانتے ہیں کہ عناصر اربعہ سے ترکیب یافتہ یہ انسانی بدن نیند میں معطّل اوربیکار ہوجا تاہےاورانسان کوخواب میں جوبدن یاجسم انسانی نظر آتاہے وہ یہ بدن عنصری نہیں ہوتا' بلکہ وہی مثالی بدن ہوتا ہے جس کا ابھی کچھ دیر پہلے ذکر ہوا۔ لہٰذا رُوح دونو بدنوں کی تدبیر کرتی ہے۔ (یعنی را ہنمائی کرتی اور اِنہیں مطابق منشا چلاتی ہے) اور روح عالم مثال میں عالم ملکوت کے عجائبات کی سیر کرتی ہے اور ادلیائے کاملین کی روحیں اِس ظاہری بدن یعنی بدنِ عنصری سے ذاتی اختیار کے تحت بھی جُدا ہو کتی ہیں۔ اِس حالت کو اصطلاحِ تصوّف میں اِنتزاع اور انخلاع (یعنی الگ ہوناجُد اہونا) کہتے ہیں اور اِس قشم کی موت اختیاری ہوتی ہے جس پرمشق وریاضت سے قدرت واختیار حاصل ہوسکتا ہےادر اِس امر میں اختلاف ہے کہ ارداح کی پیدائش اجسام سے پہلے ہوئی یا اجسام کے بعد۔ ایک گروہ اِس طرف گیا ہے کہ ارواح کی تخلیق اجسام سے پہلے ہوئی اُن کی دلیل بیر آيتِ قَرآنى ب- حمّل آتى عَلَى الإنسَان حِيُنٌ مِّنَ الدَّهُر لَمُ يَكُنُ شَيْعًا مَّذُكُوراً " "بشك كُررا بان يرزمان مي ايك ايبادقت جب وہ کوئی قابلِ ذکر چیز نہ تھا' ' ظاہر ہے کہ قابلِ ذکر چیز اُس وقت ہوا جب عالم إجسام ميں آيا۔ آيت مذكوره ميں حِيْنٌ مِّنَ الدَّهُرِ كِلمات محملوم هُوا

L: القران : 76 : 1

مذکورہ تمتیکی مواد کو ذہن میں رکھتے ہوئے صُوفیاء کے پیش کردہ تصورموت وحيات كوسجحنه كى كوشش كيجيئ به مثلاً بيفرض كرليجئه كهجسم انساني ايك ٹیلیفون سیٹ کی حیثیت رکھتا ہے اور اِس کا سلسلہَ تارِفْس (Cable) یا تار ہے ع تو از شار نفس زندہ ای نمی دانی؟ اور رُوحِ کُل یاتعتین اوّل اُس کے لیے سوئچ رُوم کا درجہ رکھتا ہے اب جس وقت تک جسمِ انسانی کاسیٹ' سانس کے مائیکرو دیوسٹسٹم کی وساطت سے رُوحِ گل *کے سونچ ژوم سے مربوط اور متقابل رہتا ہے توجسم انسانی کے سیٹ میں ٹون* (روح) موجود رہتی ہے اور جس وقت جانبین کا با جمی رابطہ اور آپس میں اُن کا تقابل ختم ہوجاتا ہے تو انسان کے اِس جسدِ خاکی کا سیٹ ڈیڈ ہو کررہ جاتا ہے۔ خلاصة كلام بيد ثلا كهرابطہ و نقابل كى برقرارى كا نام حيات ہے اور أس كے أتھ جانے یا منقطع ہوجانے کا نام موت ہے۔ اور دوسرے لے فرقے کا نظریہ کچھ یول ہے کہ ارواح جُزئیہ میں سے ہر ایک رُوحِ گل سے بغیر کسی عکس پذیری کے ذاتی لطافت کی مالک ہے۔جان لے کہ وہ محققتین جن کا کشف علمی مشکلوۃ نبزت سے ضیابذ پر ہے اِس بارے میں اُن کی تحقیق یہ ہے کہ رُوح کے دو بدن ہیں ایک عضری اور دوسرا مثالی ۔ رُوح حیات دنیوی میں اِس عضری اور محسوس بدن سے متعلّق رہتی ہے اور اِس بدن ظاہری کے فنا ہوجانے کے بعد مذکورہ بدنِ مثالی میں جو بدنِ ظاہری کی نسبت ی: یہاں سے حضرت اعلی گولڑ وی قدّ س سرّ ہٰ کی منقولہ فاری عبارت کے باتی حصّے کا ترجمہ پھر شروع ہوتا ہے۔

| مصرت اعلی گولڑ دی قد س سرّ ۂ نے اپنے ایک فارس شعر میں یوں بیان فر مایا ہے۔                                                                                                                                      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| دان بُخُودٍ مُجتَده ارداح را 🔹 ماائتلف ثم كشدا اشباح را 🖢                                                                                                                                                       |
| س شعر کامفہوم وہی ہے جوسطور بالا میں بیان ہو آ۔ رُوح کے متعلق اتن تفصیل                                                                                                                                         |
| بں جانے کا مقصدِ و احد بید تھا کہ سمجھ لیا جائے کہ رُوح ایک ذی شعور اور                                                                                                                                         |
| مد رِک الحقائق چیز ہے <sup>ن</sup> جس کا تفصیلی جائزہ حضرتِ اعلیٰ گولڑ وی قدّس سرّ ۂ اور                                                                                                                        |
| <i>تصر</i> ت شاہ محی الدّین قادری ویلور ک <i>ی کے فدکورہ چنیقی تناظر میں پیش کر</i> دیا گیا'جس                                                                                                                  |
| یں رُوح کی دیگر خصوصتات میں سے ایک خصوصتیت پیچھی بیان کی گئی کہ دہ باشعور                                                                                                                                       |
| ہےاور کیفتیت سے دراء ہے۔ اِس کا بیہ مطلب نہیں کہ اِس کی کوئی کیفتیت ہی نہیں۔                                                                                                                                    |
| صطلاحٍ عام میں خوشی اورغم کی طرح لفظِ کیفتیت جن معنوں میں بولا جا تا ہے رُوح                                                                                                                                    |
| س قتم کی کیفتیت نہیں۔ کیفتیت کیف سے نکلا ہے جس کے معنٰی میہ ہیں کہ میہ شے                                                                                                                                       |
| سل میں کیا ہے اور رُوح کے متعلّق بیر کہنا تو درست ہے کہ وہ ہے مگر بیر کہ وہ                                                                                                                                     |
| ( کیف ) کیسے اور کیا ہے توبیہ احتقانہ سوال ہوگا۔ اِس لیے کہ اللہ تعالیٰ نے رُوح                                                                                                                                 |
| ك <sup>صعلّ</sup> ق <i>بيار</i> ثادفرمايا: وَيَسُتَلُوُنَكَ عَنِ الرُّوُحِ قُلِ الرُّوُحُ مِنُ آَمُرِ رَبِّى                                                                                                    |
| يَمَا أَوُتِينتُمُ مِنَ الُعِلُمِ إِلَّا قَلِيُلًا ٢ (رجمه) اوروه دريافت كرت بي                                                                                                                                 |
| أپ <sub>سے رُ</sub> وح کے متعلّق ( اُنہیں ) بتادیجئے کہ رُوح امرِ رب ہےادرنہیں دیا گیا                                                                                                                          |
| : (ترجمہ) ارداح کوایک جنع شدہ کشکر بھی، کہ جس کے اجتماع کے بعد (عالم خلق میں)اجبادیا ہم مانوں ہوئے۔<br>میں ایک میں                                                          |
| راصل پیرصاحب علیہ الزحمۃ کا اشارہ اُس حدیث شریف کی طرف ہے، جس کا مفہوم ہیہے کہ ارداح، اللّہ تعالٰی کا<br>نیح کہ دیلنگریں جہاں واج ایک دوسری سرمتدان فی ہو کمیں سال عالم احساد میں آ کر ماہم مانویں ہو کم ادر جو |

کہ انسان پر ایک ایسا وقت بھی گزرا۔ اب سوال سے پیدا ہوتا ہے کہ جس وقت کا یہاں ذکر ہور ہاہے وہ کس چیز برگز را۔ آخرجس بروہ وقت گز را اُس چیز کا ہونا بھی تو ضروری ہے درنہ بیسوال ہوگا کہ دفت کس پر گز راادر جس شے بردہ دفت گز را اُس کا نام کیا ہے؟ چونکہ اجسام کے ساتھ ارواح ہی کا تعلّق سے لہٰذا اُس گروہ نے (جواجسام سے پہلے ارواح کی تخلیق کا قائل ہے ) بدیں طور استدلال کیا۔اور دوسر ے گروہ نے جو کلیت اجسام کی اولتیت کا قائل ہے اس آیت سے استناد کیا۔ وَإِذُ آَخَذَ رَبُّكَ مِنُ بَنِي أَدَمَ مِنُ ظُهُوُ رِهِمُ ذُرَّيَّتَهُمُ وَآَشُهَدَ هُمُ عَلى آنُفُسِهِمُ أَلَسُتُ برَبّكُمُ قَالُوُا بَلى لل لِرُحا مِحبوبٌ إياد كروجب ثكالا آب کے رب نے بنی آ دم کی پُشتوں ہے اُن کی اولا دکواور گواہ بنایا خود اُن کو اُن کے نفسوں پر (اور یو چھا) کیا میں نہیں تھھا رارب؟ سب نے کہا کہ بے شک تُو ہی ہمارا رب ہے۔ آیت میں بیر بیان کیا گیا کہ ہم نے بنی آ دم کی پُشتوں ہے اُن کی اولا دکو نکالا۔ ظاہر ہے کہ وہ اجسام ہی ہو سکتے تھے ارواح تونہیں؟ سبر حال آخضرت عَلَيْهُ كَابِي حديث مبارك كدانً اللَّهَ خَلَقَ أَرُواحَ الْعِبَادِ قَبُلَ الْعِبَادِ بِالْفَى عَام فَمَا تَعَارَفَ مِنْهَا انْتَلَفَ وَمَا تَنَا كَرَ إِخْتَلَفَ -الشَّتْعَالَى ن بندوں کی ارداح کو بندوں ہے دو ہزارسال قبل پیدافر مایا اور عالم ارداح میں جن کی باہمی اُلفت ہوگئی اُنہوں نے دُنیا میں بھی آپس میں محبت کی اور جن کا وہاں تعارف نہ ہؤاوہ دُنیا میں بھی ایک ددسرے ہے بگاندر ہے کے اِسی مضمون کوخود

<u>ا\_</u> : القرآن **7 : 172** 

۲ : یہاں تک حضرت اعلیٰ گولڑ وی قدّ س سرّ ہٰ کی منقولہ فاری عبارت کا ترجمہ ہے۔

٢: القران 17 : 85

وبان بگاندر بین، یہاں بھی ایک دوسری سے نا آشار ہیں۔

(ترجمه) سمندر کی گہرائیوں تک رسائی حاصل کرنا امواج اور جھاگ کی دسترس اور قدرت سے باہر ہے اِس لیے کہ اِن دونوں کے مقدّ رمیں صرف سطح آب پر رقصِ اضطراری لکھا گیا ہے۔ اِن میں سمندر کی گہرائی تک جانے کے جوہر ، ی نہیں۔ اِسی طرح ایک دُنیا اشیاء کی ماہتیت اور اِس کے خواص کی تحقیق میں بُری طرح بے تاب نظراتی ہے درآنحالیہ اُس میں اُن حقائق تک رسائی کی استعداد ، بی نہیں ہوتی مطلب سے ہؤ اکہ تصوّف ہویاارداح کا مسّلہ۔ اکابر اُمّت کی تحقیق کو ایسے مسائل میں ہمیشہ خضر راہ کامقام دینا جا ہے۔اس کا بیہ مطلب ہرگزنہیں کہ انسان سابقہ تحقیق ہی پر قناعت کر لے اور ہاتھ پر ہاتھ رکھ کر بیٹھ جائے۔ تحقیق ضرور کی جائے مگر سابقہ تحقیقات کی مشعل ہاتھ میں لے کر ۔ سَلَف میں سے حضرت ابنِ عربي " ، ردمي " ، جامي " ، بيدل اور خلَف ميں سے حضرت خواجہ شاہ محمد سليمان تونسوي حضرت خواجة شمس الدّين سيالوي اور حضرت اعلى سيّد بيرم هرعلى شاه <sup>-</sup> گولژ دی قدّس اللّٰداسرارهُم جیسی عظیم علمی ورُ وحانی ستیاں ہی ایسے میق اور نازک تریں مسائل کی تحقیق اوراُن کی تشریح کے لائق ہیں' جنہیں خدانے علوم ظاہری و باطنی دونوں سے مالا مال کیا اور ایسے ہی لوگ بلا شبہ قرآن کی اِس آیت کے تیجے مصداق بي- يَرْفَع اللَّهُ الَّذِينَ الْمَنُوُ ا مِنْكُمُ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَبَتِ الله تعالى أن كردرجات جوتم ميں سے ايمان لے آئے اور جن كوملم دیا گیا'بلندفر مادےگا۔

٤: القران 58 : 11

تمہیں علم سے مگرتھوڑ احصّہ ۔انسان مابُعدُ الطبیعاتی مسائل میں خواہ کتنی ہی ذہنی كاوش سے كام لے مكروہ حقائق تك كماهة بھى نہيں بينچ سكتا إس ليے كه اللہ تعالى ے مقابلے میں انسانوں کاعلم قلیل ہے۔ اکبرالہ آباد کؓ نے خوب کہا تھا۔ مِنَ العلم قليلًا كوبهى يرض عد أوتِيُتُمُ نہیں تو کھاؤ گے اے بھائیو اِک روز جُوتی تُم إس شعر ميں أن سطح الذي تن لوگوں كى طرف اشارہ كيا كيا، جو فطرى طور يريم استعداد کے مالک ہوتے ہیں' مگرخواہ مخواہ اپنی برتری اور تفوق علمی ثابت کرنے کے لیے اُن مسائل کوزیر بحث لے آتے ہیں' جو اُن کے فنہم و دانش سے مادراء ہوتے ہیں۔ جن لوگوں نے رسالت ماب عظیم سے رُوح کی ماہتیت کے بارے میں سوال کیا' چونکہ وہ ایسے ہی سطحی الذَّہن لوگ تھے اِس لیے رُوح کی تشريح كالسلط مي آمُد دَبّى كالفاظ يراكتفا كيا كيا - جس طرح مرمنز اوركام کے لیے اُس کی استعداد کا ہونا شرطِ اوّلیں ہے اِسی طرح ہر شعبۂ علم کے لیے بالعموم اورعلوم اللمتات کے لیے بالخصوص ایک مناسب استعدادا ورصلاحیت کا ہونائینا دی شرط ہے۔جن افراد میں سی کام کی استعداد تو نہیں ہوتی مگر وہ أے محض اظہارِ قابلتیت ادر داد وتحسین دصول کرنے کے لیے شروع کر دیتے ہیں' اُنہیں زُود یا بدیر آخرندامت کامُنه دیکھناپڑتا ہے۔ بیدلؓ نے کیاخوب فرمایاتھا۔ موج و کف مشکل که گردد محرم قعر محیط عالم بیتاب تحقیق است و استعداد نیست

28

| حضرت ِسعد کؓ نے صُوفیانِ خام کوآ دابِ منزل وسلوک سے بے خبر کہاا در فرمایا کہ                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| جن کو پچھ خبر دی جاتی ہے پھران کی خبر ہی نہیں آتی ۔مطلب بیہ ہے کہاوّل تو وہ کچھ                  |
| بتاتے ہی نہیں اور جو کچھ بتا دیں وہ مینی برحقیقت ہوتا ہے۔اُردو کے کسی شاعر نے                    |
| اِسی مفہوم کو اِن الفاظ میں بیان کیا ہے جولُطف سے خالیٰ نہیں <sub>ہے</sub>                       |
| لذّت ولطعنِ مئے ناب میں کس ہے پُوچھوں                                                            |
| کوئی ہشیار نکلتا نہیں میخانے سے                                                                  |
| لیعنی جو نش <b>ے می</b> ں دُ ہ <b>ت ہوتے ہیں اُنہیں میخانے سے نکلنے کا ہو</b> ش ہی نہیں ہوتا اور |
| جونگل آتے ہیں اُن کے سر سے نشہ اُتر چکا ہوتا ہے۔اب مَیں شراب کی لذّت اور                         |
| اُس ہے متعلّق دیگر وضاحت طلب امور پوچھوں تو کس سے پوچھوں اِس لیے کہ                              |
| جن پرشراب سوار ہوتی ہے دہ تو بتا ہی نہیں سکتے ادر جو شراب پر سوار یعنی عالم ہوش                  |
| میں آ جاتے ہیں وہ صفات ِ مے کیا بیان کر سکتے ہیں۔خیر بیتوا یک مجازی مثال تھی                     |
| ورنه بیه پلید شراب کهال اور وه شراب ٍمعرونت کهال ـ اِس شراب ِنجس کا بظاہر ہوشیار                 |
| بہ باطن غافل اور مدہوش ہوتا ہے' جبکہ شرابِ معرفت کا بظاہر سر شار بہ باطن                         |
| کا ئنات کا ہوشمند تریں اِنسان ہوتا ہے جیسا کہ حضرت اعلیٰ گولڑ دی رحمتہ اللہ علیہ                 |
| نے ایک غزل میں فرمایا ۔                                                                          |
| رم کرده زِغیرِ اُو دارم دلکے شیدا                                                                |
| د استوره میر مرد استیر<br>به هوشم د با هوشم به کارم و با کارم                                    |
|                                                                                                  |
| کیونکہ ہم جس شرابِ معرفت کا ذکر کرنا چاہتے ہیں اُس کا تعلّق طور ومویٰ سے                         |



تمهارا بیل ایک جگه کفر اره کرصرف گردن بلا تار بے اور گھنٹی بجتی ر ہے تو کیا تم سی بھی لوگے کہ وہ چل رہاہے۔ جب تیلی نے منطق کی بیربات شنی' توبولا۔ حضرت! آپ بالکل بجافر ماتے ہیں اور ایسا ہونا بھی ممکن ہے' مگر افسوس یہ ہے کہ میر ابیل منطق نہیں۔ یعنی آپ کی طرح علم منطق اور معقولات سے آشنانہیں یا یہ کہ میرا بیل صرف بیل ہے منطقی بیل نہیں۔ بدلطیفہ قُل کرنے کا مطلب بیدتھا کہ اگرکوئی شخص بیہ اعتراض کرے کہ حضرت بیدلؓ نے گھنٹیوں کی خاموشی کورسائی منزل کی دلیل اور علامت تشہرایا ہے۔ یعنی تحفظیاں اُسی وقت تک بجتی ہیں جب تک قافلہ چل رہا ہوتا ہے۔ بیجھی تو ہوسکتا ہے کہ جانور کھڑے ہوجائیں ادرسر ہلانا شروع کر دیں۔ تو إس كاجواب وہی ہے کہ اِتفاق سے جانور منطق نہیں ہوتے۔ قارئین کی ضیافت طبع کے لیے ہم ذرااینے انداز سے ہٹ گئے۔خلاصة کلام یہ ہے کہ کاملین أمت اور عرفائے ملّت کے کلام پر جُت بازی کرنے کے بجائے اپنے ملح علم اوراپنی رسائی نگاہ کا اندازہ لگانا چاہئے ۔اگراُن کو آپ غلط کہہ سکتے ہیں تو آب بھی تو غلط ہو سکتے ہیں۔ایسے واصلین حق اور کاملین کے عیوب تلاش کرنے کے بجائے انسان کواپنے گریباں میں جھانکنا چاہیئے کہ وہ خود کیا ہے۔ گر به جهان گزر تُنی پند مُنَّیر گوش تُن عیب کے مجو بجو صنعت کردگار من منيرشكوه آبادي دوسروں کے عیب چینوں کے لیے صائب تبریزی نے بھی کچھ اسی طرح کہا تھا ۔

گفتگو بید کیل ہر زرہ تازیہائے ماست تاجرس فرياد دارد كاروال آسوده نيست (ترجمہ)اے بید آ! بیر بلند بانگ دعوے اور بیطوفانِ گفتگونخ ہماری بے ہودگی بے راہروی اور نارسائی منزل کی دلیل ہے کہ گھنٹیوں کی آواز کا آتے رہنا اِس بات کی دلیل ہوتا ہے کہ ابھی قافلہ راستے میں سرگر م سفر ہے اور منزل تک نہیں پہنچااور جب تحذيبوں كى آواز مكتل طور پر بند ہوجائے توجان لينا جاميے كەقافلە يا تومنزل پر بہنچ گیاہے یا پھر سکون سے ہمکنارہے۔ مفاہیم مذکورہ کی پیچید گیاں عظمتیں اور فعتیں اپنی جگہ مگر ڈبت بازقشم کے د ہنوں میں اُٹھ سکنے دالے ایک لطیف سوال کا جواب پیشگی دیتا چلوں ۔ میں جب منطق کی کتابیں پڑھتا تھا تو اُستادِ محترم حضرت مولنا فتح محمد صاحبؓ (م1969ء) نے بیکمی لطیفہ سُنایاتھا کہ سی تیلی کے پڑوں میں ایک منطقی اور معقولی رہتا تھا'ایک دن وہ تیلی کے پاس آیا تو دیکھا کہ اُس کے بیل کے گلے میں کھنٹی بڑی ہوئی ہےاور وہ کولہُو کے گرد گھوم رہا ہے۔ منطق نے تیلی سے دریافت کیا کہ بیل کے گلے میں گھنٹی باند سے کا کیا مقصد ہے؟ اُس نے جواب دیا کہ گھنٹی کے بجتے رہنے سے بیہ علوم ہوتار ہتا ہے کہ بیل گھوم رہا ہے رُکانہیں اگرگھنٹی نہ ہو توہمیں اُس کے چلنے یا رُک جانے کا پتانہیں چل سکتا۔ اِس لیے اُس کے گلے میں کھنٹی باند ہودیتے ہیں۔ بیرُن کرمنطق کی رک ِمنطق فورًا پھڑ کی اور کہنے لگا کہ اگر

| نصیرا پنوں کی عزّ ت لوگ کرتے آئے ہیں' کیکن<br>وہ ہم ہیں جن کو تعظیم علاّ و کرنی بھی آتی ہے |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| اسرار یصوّف کے بیان میں الفاظ کی تنگ دامانی                                                |
| مطالب ومعانی جب انتہائی نازک ولطیف اور عمیق ہوں تو اُن کے بیان                             |
| میں عجیب سا الجھاؤمحسوں ہونے لگتاہے اِس لیے کہ معانی کے جوم میں الفاظ کھو                  |
| جاتے ہیں۔لہذا اِن کو تلاش کر کے لانا اور آسان پیرائے میں بیان کرنا انتہائی                 |
| مشکل ہو جاتا ہے۔معانی کی مثال سواروں کی ہےاور الفاظ سواریوں کی حیثیت                       |
| رکھتے ہیں۔ جہاں سوارا در سوار یاں دونو موجود ہوں ٗ وہاں تو کا م چل جا تا ہے لیکن           |
| کیا کِیا جائے کہ کا مَنات میں معانی لامحدود ہیں اورالفاظ محدود۔ اِس لیے بعض                |
| اوقات معانی توذہن میں مُستحضر ہوتے ہیں' مگراُن باریک دلطیف احساسات کے                      |
| بیان کے لیے الفاظ کی تنگ دامانی' بے حیارگ آور درماندگ دیدنی ہوتی ہے۔ کویا                  |
| سوارموجو ذلیکن سواریاں غائب۔تصوّف کے اکثر معانی ومطالب ایسے ہیں'جن                         |
| کے بیان کے لیےابھی تک الفاظ ہی وضع نہیں ہوئے عظ                                            |
| بسیار شیوہ ہاست بتاں را کہ نام نیست                                                        |
| لہٰذاصوفیائے عظام کومسائلِ تصوّف کی بعض مخصوص کیفیّات الفاظ کےقالب                         |
| میں ڈھالنے کے دقت خاصی دشواری محسوس ہوتی ہے <sup>'</sup> اِس لیے کہ بیرکا ننات کا          |
| لطیف تریں موضوع ہے' اگر مشکل اور گنجلک الفاظ اور انداز میں بھی                             |



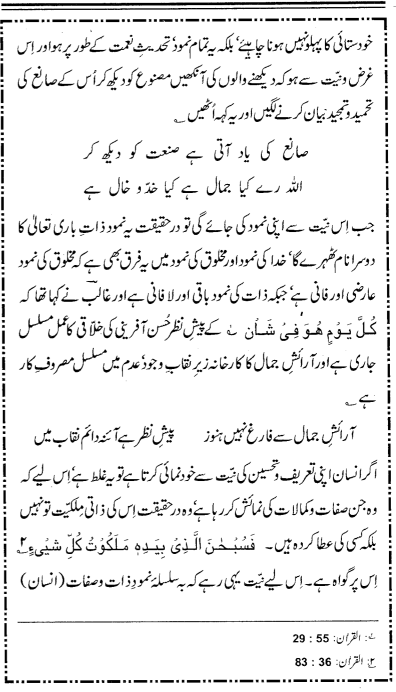
جس کاتذ کرہ الگلے صفحات میں آئے گا'مجھے پند آئی۔ میرے شاعرانہ ذوق کے مطابق والدِ ماجد کی بیغزل متصوّفانه مضامین اور مُصطلحات سُلُوک کا شاہ کا رہے۔ اربابِ بصیرت اس امرے اتفاق کریں گے کہ مسائل تصوّف کی وضاحت جس خوش أسلوبی اور سادگ سے ان اشعار میں کی گئی ہے دہ بلا شبہ قابل صد تحسین و آفر س ہے۔ اگرچہ سلسلۂ تشریح قدرے دراز ہو گیا ، کیکن کیا کیا جائے اِس آسانی میں یہی تو مشکل ہے کہ گئی آسان ہے مگر جب تشریح مطالب کے دریائے موّاج میں اُتر ناپڑتا ہے تو شدید مشکلات کا سامنا ہوتا ہے اِس امر کا اعادہ ضروري شجهتا ہوں کہ مسائلِ تصوّف پر عبور کا ہرگزا دّعانہيں' بہر حال اپنے علمی وفکری بساط کے مطابق کوشش کی ہے کہ اِن مفاہیم عالیہ کو مختلف مثالوں کے ذریعے شرح وبسط کے ساتھ قارمین کے ذہنوں کے قریب تر کیا جائے اب میں اس کوشش میں کہاں تک کامیاب ہو سکا ہوں' اِس کا شچیج انداز ہ مجھ سے زیادہ سلیم الفطرت اور مُنصف مزاج اربابٍ علم قارئين ہي لگا سکتے ہيں۔ابوالمعاني مير زاعبدالقادر بيدلُّ نے بھی اپنے کلام کے سلسلے میں سخن سنجانِ ذکی علم وفن سے انصاف اور آ فریں کے سواکوئی اورصلہ ہیں مانگاتھا' فرماتے ہیں۔ به کلام بید آگر رسی مگزر ز جادهٔ منصفی کہ سے نمی طلبدز تو صلب دگر گر آفریں (ترجمه) ا حاضب الرَّتُو كلام بيدَلَّ كَي گَهرا ئيون تك رسائي حاصل كرك تو بھرانصاف کا دامن ہاتھ سے نہ چھوڑ کہ کوئی شخص بچھ سے تحسین وآ فریں کے علاوہ اورکوئی صلہ طلب نہیں کرتا۔

بیان ہویائے تو غنیمت ہے چہ جائیکہ آسان اور سلیس زبان اختیار کی جائے بہر حال مشکل مسائل کے لیے آسان پیرایہ اظہار کی فراہمی بلا شبکھن کام ہے اصطلاح شخن میں اِسے سہل منتع کہا جاتا ہے۔ گویا آساں گوئی ایک ایسی آسانی ہے جوآسانی سے نہیں بڑی مشکل سے ہاتھ آتی ہے بالفاظ دیگر مشکل گوئی آسان ہےاورآ ساں گوئی مشکل ہے۔اساتذ ہ<sup>ی</sup>خن نے ایس آ سان گوئی کومشکل میں شار کیاہے چنانچہ اُحد حیدر آبادیؓ این ایک رُباعی میں کہتے ہیں۔ معلوم ہؤا کہ علم نادانی ہے مکشُوف ہؤا کہ دید حیرانی ہے ڈالا ہے تلاش قُرب نے دُوری میں مشکل ہے بڑی یہی ' کہ آسانی ہے امر واقع یہی ہے کہ اِس تماشا گاہ عالم میں ابتدا تو مشاہدہ سے ہوتی ہے کی حقیق مشاہدوں کی وستعیں بالآخر حیرت پر منتج ہوتی ہیں۔ بقولِ حضرت بیدلؓ۔ حاصل ما دریں تماشا گاہ یہ انتها حيرت ' ابتدا ست نگاه تصوّف ادرمسائل تصوّف بريجه كهني كااراده تقااور مشكل ترين نظائر بهي نظريين تھے لہذا مذکورہ آسانی مشکل درآغوش کوسامنے رکھتے ہوئے تشریح مطالب کے ليه والدِ كرامي قبله سيّد غلام معين الدّين لاله جي عليه الرّحمة كي متصوّ فانه غزل ٤: (رجمه) إس جلوه كافيكا تناسيس جمارام تصل إس طرح ب كد جمارى ابتدا فكاه اورا نتها جرت ب-

خوابهش نمود ذات (2) محودا يناجب كنر مخفى في حيابا فَأَحْبَبُتُ أَنْ أُعُدَف أُس فَسْايا تو وحدت نے کثرت میں جلوہ دکھایا مگر ذات مخفی کی مخفی رہی ہے شعر كمصرعة أولى مي حديث قدى كُنْتْ كَنْدْزَامّْخُفِيًّا فَ آحْبَبْتُ أَنْ اُعُدَفَ فَخَلَقُتُ الْخَلُقَ كَه مِي ايك نِهان خزانه مامي في يندكيا كه يجانا جاوُل تومیں نے مخلوق کو پیدا کیا' کی طرف اشارہ ہے۔ چونکہ تخلیق انسان کا سبب عرفانِ خدابٍ لہٰذاانسان کو چاہئے کہ دہ اپنی تخلیق کے سبب کو ہمیشہ پیشِ نظرر کھے ادرعرفانِ ذات میں ختی الوسع کوشاں رہے۔ مصرعہ اولی میں نمود ادر مخفی کے الفاظ آئے ہیں' یعنی نمود وظہور ایک الگ كيفتيت باور خفاو يوشيد كى الك-اكر چدات مطلق ابن موداور منزل أعرف سے پہلے مرتبہ ُ خِفا میں تھی' گلراُس نے خِفا کوترک کیا اور اپنے نمود وظہور کو چاہا گویا اِس لحاظ سے خِفا' خدا کی سُنّتِ متر وکہ ہےاورنمود دخلہور' سُنّتِ مستعملہ ہے لہٰذا انسان کے لیے ضروری ہے کہ خدائے بزرگ و برتر نے اُس کی ذات کو جو قابل اظهار اور غیر معمولی صفات اور صلاحیتی و دیعت فرمائی بین وه بوقت ضرورت اُنہیں مخفی رکھنے کے بجائے اُن کو خلاہر کرے۔ کیوں کیہ دَورِاخفا گزر گیا۔ آن اُعْسَرَف کے اعلان کے بعد ابد تک موجودات کو رضت موددے دی گئ خواہ مخواہ کا اخفابھی تصنع ادر ریاسے خالی نہیں ہوتا۔ ہرموجود کو چاہئے کہ اُس میں جس قدرخوبیاں ہوں' بازارِ وجو د میں اُن کی نمود کرے' مگر اُس نمود میں خودنمائی اور

حقيقت حقَّه كي جلوه كرى والدِكَرامى حضرت قبله سيّدغلام معين الدّين مشيآق عليه الرحمة ك متصوّ فانه غزل ادر اسکی تشریح (۱) \_ خدا کی قشم ہے خدا جلوہ گر ہے اُسی کی حقیقت میں جلوہ گری ہے ییش وقمرادریہ برق دشرر میں اُسی نُو رِمطلق کی سب روشنی ہے شعر کامفہوم واضح اور صاف ہے' مگر دو چار نِکات قابلِ توجّہ ہیں' مصرعہ اُولیٰ کا نصفِ ثانی ذومعنیین ہے۔اگر'' اُسی کی'' کےالفاظ کے بعد ذراد قضہ دے کریڑھا جائے تو مصرع کابدیہی مطلب ہے ہے کہ حقیقت میں سے ساری جلوہ گری اُسی حُسنِ طلق کی ہےادراگر ایسے دقفہ دیئے بغیر پڑھاجائے تو معنی کا ایک اور نازک پہلو بینکلتا ہے کہ دراصل اُسی کی حقیقت ایک ایس حقیقت ہے کہ تعیّنات میں جلوہ گری کے تمام ترانداز اُسی حقیقتِ حَقّہ کے دستِ نگراورمر ہونِ کرم ہیں۔ گویامصرعہ اُولی میں لفظ حقیقت دومعنوں میں استعال ہؤا' حقیقت کا ایک پہلو بہ معنیٰ ذات اور دوسرابمعنى دراصل يا در حقيقت \_ اور مصرع ثاني تو ألسل ف نُورُ السَّف هوات وَالْآرُضِ لَنَ كَانْفُسِرِ بِحَكَمْ وَقَمَرِ بِرِقَ وَشَرِرِ اور دِيگَرِ تمام اجرامٍ فَلَكَي مِينِ أس نو مطلق (آزاد) کی روشی ہے یہ اور بات کہ مں وقمراور ہروہ شے جو نور بداماں ہے عارضی طور براً س کے دائر ہ وجود کی محدود یت میں مقید نظر آ رہی ہے کیکن اِس کے بادصف اُس کی شان مُطلقتیت بدستور قائم ودائم ہے اور رہے گی۔ 2: القران 24: 35

اپنے پردے میں اپنے مالک دخالق کی تعریف کرنا جا ہتا ہے' تو ایسی نمودخود نمائی کے ذمرے میں نہیں آتی اور اگر معاملہ اِس کے برعکس ہو۔ تو پھر كوشش بحمام اپنى ستائش كے ليے كياكيا كرتے ہيں ايك خواہش كے ليے ہر ایک نمود پر مٹا جاتا ہے پُتلے متّی کے ہیں نمائش کے لیے (ستدامحد) گویا ایسی نمود میں خدشتہ کبریایا جاتا ہے اور کبر تو صرف اُسی ذات کبریا کو زیب دیتا ہے۔خلاصۂ کلام بیدنکلا کہ جب ذات ِباری نے اپنی نمود جاہی اورخود کو ظاہر کرنا پند کیا' تو پھر وحدت نے کثرت (تعیّنات) میں ظہور کیا تو نظر بازوں نے بیصدالگائی \_ دل ہاتھ میں لے کے اک زمانہ نکلا وہ بردہ سے مُسنِ جاودانہ نکلا برسول کا دبا ہوا خزانہ نکلا اے جوہریانِ عشق! کوٹو کوٹو (سدامحد) گر کثرت میں دحدت کی اِس غیر معمولی جلوہ آ رائی کے باوجود ذات 'مخفی کی مخفی رہی۔علّامہا قبالؓ پکارا تھے۔ تمجهی اے حقیقتِ مُنظَر نظر آ لباس مجاز میں کہ ہزاروں سجد ے تڑپ رہے ہیں مری جینی نیاز میں إس شعريين اقبالٌ إس بات كے قائل ہيں كہ وہ حقيقت مُنظَر (انتظار كى ہوئى حقیقت) لباس مجاز میں آچکی ہے ٰ یعنی تعیّنات میں اُس کے ظہور کے قائل ہیں



نے بیدل کے اِس شعر پراعتراض کردیا 🔔 نشد آينه كيفيت ما ظاہر آرائي نهال ما نديم چول معنى بچندين لفظ پيدائي (ترجمه) ہمارا ظاہر ہماری حقیق کیفیت کو کھول نہیں سکا' ہم اِتن وضاحت کے باوجود بھی لفظ میں معنی کی طرح پوشیدہ کے پوشیدہ ہی رہے۔ اِس پر ناصر علی کا اعتراض بیتھا کہ جب ایک چیز کی وضاحت اور اُس کا ظہور ہو گیا تو پھر اُس چیز کے پوشیدہ رہ جانے کا کیا مطلب؟ یعنی یا تو ہے کہو کہ شے کا ظہور ہی نہیں ہؤ امگر جب بچند يں لفظ پيدائي کہتے ہوتو اِس کا مطلب توبيہ ہے کہ وہ شے پہلے عالم خفا ميں تھی مگراب دہ پیدا اور خاہر ہوگئی۔توجب خاہر دیپدا ہوگئی پھر اُسے پوشیدہ کیے کہا جائے گا۔ ناصرعلی کا مطلب بیتھا کہ جس شے کا اب اظہار ہو گیا وہ پہلے یوشیدہ تھی جس طرح أس كى حالت يوشيد كى يرافظ اظهار كااطلاق درست نهين أسى طرح اُس کی حالتِ اظہار کے اعلان کے بعداُس پرلفظ پوشیدگی کا اطلاق نا درست ہے ایک شے بیک وقت دو کیفتات سے کیسے دو چار ہو سکتی ہے' یا اُسے ظاہر کہویا پیشیدہ۔ ظاہر کہنے کے بعد اُسے پیشیدہ کہنا خلاف ِعقل سلیم ہے۔ میرزا بیدلؓ ناصر علیٰ کی با تیں سنتے رہے۔ جب ناصر علی مکمل طور پر اپنے اشکال پر تقریر فرما کر خامون ہو گئے تو میر زابید آ فرمانے لگے کہ میں نے جو پچھ کہا قرین حقیقت کہا اوردہ بالکل درست ہے۔ ناصر علی نے کہاوہ کیے؟ بیدلؓ نے کہا کہ آپ ذراانسان ہی کی تعریف کردیں۔ ناصرعلی نے کہا اُس میں عقل ہوتی ہے وہ بولتا ہے سُنتا ہے



| 45                                                                                       |
|------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                          |
| ذہن پر مکتل ظاہر اور واضح ہوگئی' مگر جب دُنیائے صفات کا وجود عقلِ انسانی                 |
| ے ورا بھی ہوسکتا ہےادر ہے تو ذات باری کے لیے بیرکہنا کہ صفات ِمعلومہ کی بنا              |
| پر وہ مکمل ظاہر و باہر ہو گئی ہے' اِسے نہ تو عقلِ سلیم تسلیم کرتی ہے اور نہ              |
| شريعت وطريقت اوركاتُدوكُهُ الأبصار ل كامفهوم محمى يمي بيان كيا كياب                      |
| بیدلؓ مےمصرعِ ثانی میں اِتی بات کو مجھانے کی کوشش کی گھی' کہ لفظ معنٰ کی نسبت            |
| ظاہر ہوتا ہے جبکہ معنٰی پوشیدہ ہوتا ہے چنانچہ جب کسی لفظ ہے اُس کے معنٰی کا              |
| ادراک کرلیاجا تا ہے تو معنیٰ کا اِخفابا قی نہیں رہتا ٗ اِس کی دلیل اُس کا سمجھ میں آجانا |
| ہےٰ مگر کیا کیا جائے' یہاں تو اُلٹی گنگا نہتی ہے۔ سمجھ میں آجانے کے بعد بھی لفظ          |
| میں اُس معنٰی کی پوشیدگی بدستور قائم رہتی ہے۔ اِس کی دلیل میہ ہے کہا گروہ ایک            |
| بارسمجھ میں آجانے کے بعد اُس لفظ میں پوشیدہ نہ پایا جائے تو انسان صرف ایک                |
| مرتبہ ایک لفظ ہے اُس کے معنی سمجھ سکتا ہے۔ دوسری مرتبہ یا ہزارویں مرتبہ بھی              |
| جب ایک لفظ سے وہی معنی سمجھ میں آتے ہیں تو اِس کا مطلب سے نکلا کہ معنی                   |
| پوشیدگی کی کیفتیت سے نکلتا بھی ہےاور نہیں بھی نکلتا۔ ع                                   |
| ، کسوتِ مینا میں ہے مستور اور عرباں بھی ہے                                               |
| یا جیسے گُلاب کے پُھول کوآئینے کے سامنے رکھ دیا جائے تو یہ نہیں کہا جاسکتا کہ            |

پھول باہر ہے' اندر تونہیں' حالانکہ وہ آئینے کے اندر بھی اُسی شکل وصورت میں

موجود ہے جس طرح آئینے کے باہر ہے۔فرق صرف بیہ ہے کہ آئینے کے اندر جو

·-: القران 6 : 103

د کیتا ہے چلتا ہے کھا تا ہے بیتا ہے سوتا جا گتا ہے وغیرہ وغیرہ۔ اِس طرح دس بارہ صفات گنوا ڈالیں ۔ تو بیدلؓ نے کہا کیا آپ نے انسان کی جامع تعریف فرمادی کیا ہم اب سی بچھ لیس کہ انسان صرف اِسی کو کہتے ہیں' جو صفاتِ مذکورہ کا مالک ہو؟ ناصر على فے كہانہيں۔ پھر چنداور صفات گنوائيں۔ بيدل فے پھر وہى فقرہ دُہرایا۔ ناصرعلی پھرانسانی صفات گنوانے لگ گئے۔ جب ساٹھ سُتّر صفات گنوا چکے تو بیدل ؓ نے وہی فقرہ پھر دُہرایا کہ آپ کی بیان فرمودہ فہرستِ صفات <u>کے علاوہ بھی کوئی صفت ہے' جوانسان میں پائی جاتی ہو یا پائی جا کتی ہو؟ تو ناصرعلی</u> کہنے لگے کہ انسانی صفات کا دائرہ بہت وسیع ہے اُس کا احاطہ اور احصام ممکن نہیں۔ بیدلؓ نے کہامیر ے شعر کامضمون بھی یہی تھا کہ اتن وضاحت کے باوجودانسان کی حقیقت پوشیدہ کی پوشیدہ رہ گئی۔ہمیں انسان کی جن صفات کاعلم ہے بیضروری تو نہیں کہ اِس کے بعددائر ، صفات کو تم سمجھا جائے۔ وَفَ فَ قُ كُلِّ ذِي عِلْم عَلَيْهُ فَ (اور ہر علم والے سے زیاد علم والاموجود ہے) کی آیت کے تحت جس انسان كاعلم جتنازياده ہوگا اُس پردائر ہُ صفات انسانی اُسی قدروسیع ہوتا چلا جائے گا۔ عام انسان کی صفات جب گنوائی نہیں جاسکتیں اور حتمی حکم نہیں لگایا جاسکتا کہ إس کے بعد صفات انسانیہ کا وجود ممکن نہیں تو انبیاء کی صفات اور پھرخود ذات باری كى صفات كامِنْ كُلَّ المُو جُوه ادراك واحاط كون كرسكتا ہے۔ جب صفات كا گُلّی ادراک ہوجائے تو کہا جاسکتا ہے کہاب ذات انسانی یا ذات باری ہمارے

<sup>2</sup>: القران 12 : 76

| 47                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| دُونَ کا متقاضی ہے' یمل جبھی ہوسکتا ہے کہ شاہد سے مشہوداور ناظر سے منظور الگ<br>ہو گر جو خدامعروض بن جائے وہ خدانہیں ہوسکتا<br>ہر چہ اندینی پذیرائے فناست<br>آنچہ در اندیشہ ناید آں خداست یا<br>حضرت سعدی شیرازیؓ نے کیا خوب فرمایا<br>اے برتر از خیال و قیاس و گمان و وہم<br>و زہر چہ گفتہ اندو شنیدیم و خواندہ ایم<br>دفتر تمام گشت و بہ پایاں رسید عُمر |
| ما جمچناں در اوّلِ وصفِ تو ماندہ ایم ۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| www.faiz-e-nisbat.weebly.com                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <sup>ی</sup> : (ترجمه) توجو کچھ بھی سوچناہے وہ فناپذیر ہے۔خداوہ ہے جو گرفتِ اندیشہ سے دراء ہے اِس سلسلے میں لسانُ العصر                                                                                                                                                                                                                                    |
| ا کَمِراللہ آبادی کا ہفکرانگیز شعر بھی قابلی تو تبہ ہے۔ سبچھ کچھ ہوتو اِس میں غور کیا ہے ۔ خدا کیا ہے خدا ہے ادر کیا ہے                                                                                                                                                                                                                                    |
| س : (ترجمہ)اے دہذات کہ ہوشم کے خیال ' گمان اور قیاس آ رائیوں سے بلند دبالا ہے ادر آج تک نوع انسانی نے<br>تیرے بارے میں جو پچھ کہا' ہم نے جو پچھ سنا اور پڑھا ہے' تیرا یا م حقیقت ایسی تما ملکری اور گفتلی کمند دل سے دراء<br>ہے۔ کتابیں کٹھی گئیں اور انسان کی عمر کے مراحل اختیام پذیر ہو گئے' تگر ہم ابھی تیری تعریف کے مبادیات ہی میں<br>داماندہ ہیں۔   |
| na d a fadin d a mand a fanna a a anna a a mana a a anna a a mana a a mana<br>A                                                                                                                                                                                                                                        |



49 ظاہر تو وہی ہے چنا نچہ اعلیٰ حضرت گولڑوی قد س سر ڈ اِس سلسلے میں فرماتے ہیں · · اگر گوئی مجد انخلوق برائے عارف ذوالعين كم صاحب مقام مَا دَ أَيْتُ شَيْلًا إِلا وَدَأَ يُتُ الله قَبْلَه " باشد بونك در ظر شهود ثن مركى ست نه طق حراج مَز نيست؟ كويم لما عَرَفْتَ ازعدم ورود امرواجازت شارع "" (ترجمه) اكر بيسوال موكدا كركوني الياصاحب بصيرت ومعرفت جس بيمقام حاصل موكد مرش کودیکھنے سے قبل اُس میں مشاہدہ خدا کرےاور اُس کی نگاہ شہو دمیں تقیقت حقیہ ہی جلوہ گر ہونہ کہ مخلوق تو اُس کے با وصف ایسے شخص کا مخلوق کے لیے سجدہ کرنا کیوں کرنا جائز ہے اِس کا جواب ہی ہے کہ ایسے سجد ے اور ایسی عبادت و پر ستش کے عدم جواز کاسبب شارع کی اجازت کا نہ ہونا ہے۔عبارت فدکورہ سے ظاہر ہے کہ مخلوق جس کو معبود سمجھا گیا' اُس کی شکل میں بھی تو وہی خلاہر ہے مگر شریعت مطہرہ کی اجازت نہ ہونے کی وجہ اور مخالفتِ حکم کے سبب موّاخذہ ہوگا۔ لہٰذا وہی شکلِ عابد وہی شکلِ معبود کا مطلب خلاہ ہر ہو گیا کہ ہرمعبود کی شکل میں خلاہر تو وہی ب ليكن شرع ممانعت كى وجد ب عبادت صرف اور صرف مرتبه و جوب البرحق كى جائز بمراتب مخلوق وحادث كى عبادت جائز نہيں ٰيہاں تك كە جۇنتىخلىسى اگرچە بعض کے نزدیک اختلافی مسئلہ ہے گر محققین کے نزدیک اس کی بھی ممانعت بے جبیہا کہ حضرت اعلیٰ گولڑ وی قدّ س سرّ ہٰ کی مذکور چھنی انیق سے خلاہ ہے۔ وہی شکلِ عابدوہی شکلِ معبود کی مذکورہ تصریح کے بعد عوام کے رفع شک کے لیے

۵: د یکھیے شخصین الحق( فاری )مصنفه بیر سیّر مهرعلی شاہ ص152 ' مطبوعہ سول اینڈ ملٹری پر لیں راولپنڈ ی

وجود وشهود (3) کہیں شکل عابد کہیں شکل معبود ہے اصل میں ایک ہی ذات موجود جو پردہ اُٹھا پھر ہوا صاف مشہود' وہی ذاتِ مطلق مقیّد بنی ہے شعر کا مطلب بیہ ہے کہ حقیقت میں ایک ہی ذات کا وجود ہے جو مختلف مظاہر میں جلوه گرہے۔ربّ العرّ ت کا مرتبہ نٹرّ ل میں بشکلِ انسان وجن عابد ہونا تو خلاہر ہےاورخودذاتِ واجب کا معبود ہونا بھی شرعاً واضح ہے ، کیکن یہاں شکلِ معبود میں ہونے کا مطلب بیہ ہے کہ لوگوں نے مظاہر سے جس مظہر کواپنا معبود بنایا مثلاً اصنام وغيره وه شرعاً معبود نبيل-صورتِ فانی سے آخر کیوں نہ پچانے گئے مجھ کو حیرت ہے کہ بیہ بُت کیوں خُدا مانے گئے کیونکه اُن کی عبادت کی اجازت کسی شریعت میں نہیں ہوئی' جبیہا کہ ارشادِ باری - وَمَا أَرُسَلُنَا مِنُ قَبُلِكَ مِنُ رَّسُول إلَّا نُوحِى إلَيْهِ أَنَّهُ لَآ إِلٰهَ إِلَّا أَنَا فَاعُبُدُون إ (ترجمه) اور بين بهيجابهم ف آپ سے پہلے کوئی رسول ، مگر مد کہ ہم نے دحی بھیجی اُس کی طرف کہ بلاشہ نہیں ہےکوئی معبود بجز میر بے پس میری عبادت کیا کرو۔ لیکن مظاہر میں سے جس مظہر کی بھی عبادت کی جاتی ہے' اُس کی شکل میں ٤: القران 21 : 25

| 51                                                                                                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                       |
| بن دلبر شکلِ جہان آیا ہر صورت عین عیان آیا                                                            |
| <sup>ر</sup> کتھے آدم نے <sup>ر</sup> کتھے شینٹے نبی سے سکتھے نوح کتھاں طوفان آیا                     |
| کتھے ابراہیم خلیل نبی <sup>ک</sup> تھے یوسف وچ کنعان آیا                                              |
| کتھے عیسیٰ تے الیاس نبی سے کتھے کچھن رام تے کان آیا۔                                                  |
| مذکورہ اشعار میں بھی جہاں شکل یاجسم کے الفاظ استعال ہوئے اُن کا بیہ مطلب ہر                           |
| <sup>گر</sup> نہیں کہ تعتین کی جوشکل یا اُس کا جو <sup>جس</sup> م نظرآ تا ہے وہ ذات ِباری کا دجود ہے۔ |
| العیاذ باللہ۔ اُس کی ذات تو اجسام واشکال سے وراءُ الوراء ہے۔ چنانچہ ایک کافی                          |
| <i>ے مقطع</i> میں فرماتے ہیں۔                                                                         |
| کر توبہ ترت فرید سدا ہر شے نُوں پُر نقصان کہوں                                                        |
| اُسے ذات الکھ بے عیب کہوں اُسے حق بے نام ونشان کہوں                                                   |
| البتّه بیدرست ہے کہ تعیّنات کے اجسام واشکال میں وہ جلوہ گرضر در ہے۔ حضرت                              |
| قبله خواجه غلام فریڈاور حضرت والدِ ماجد علیہ الرحمۃ کا بھی یہی مقصد ہے کہ ذات                         |
| جب مرتبہ مخلوق میں تنزل فرماتی ہے تو تعتینات کے اجسام و اشکال میں اپنی                                |
| شانِ جلوہ گری دکھاتی ہے۔                                                                              |
| ہبر حال وہی شکلِ معبود کی توجیہ اِس طرح بھی ممکن ہے کہ جن چیز وں کو                                   |
| لوگوں نے معبود بنار کھا ہے جیسے مخلوق میں سے ملائکہ ارداح یا اصنام وغیرہ تو اِن                       |
| کی شکلوں میں بھی تو وہی جلوہ گر ہے ٗ اِس کیفتیت کو تُمثّل کہا جاتا ہے اور تمثّل کی                    |
| ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                 |

بدامر قابل ذکر ہے کہ جب معبود سے مراد معبود حقیقی لیاجائے گا توشکل کے بجائے اصل معبود کہنا براے گا' اِس لیے کہ معبود حقیقی شکل سے یاک ہے' مختلف اشکال دصور میں اس کے ظہور کا ہونا اور بات ہے اور اِس کا خود کس شکل میں متشکل ہوکر ظاہر ہونا کچھاور۔اگر چہاین جگہ شکل معبود کے معنی بھی درست ہیں ٔ جیسا کہ فدکورہوا؛ چونکہ وہ مفہوم عوام کے فہم کے زیادہ قریب نہیں اِس لیے شکل معبود کی جگہ اگراصلِ معبود پڑھا جائے تو عوام کو سمجھنے میں آسانی ہوگی اور جولوگ شکلِ معبود کے مفہوم مذکور ہ کو سمجھ سکیس وہ شکل معبود بھی پڑھ سکتے ہیں۔ وہی اصل معبود کا مطلب توعوام وخاص دونوں کے لیے واضح ہے۔ کہ ننز ل اور مرتبہ مخلوق میں وہی عابد ہے اور اطلاق و مرتبہ خالقیت میں وہی معبود ہے۔ اِس کی نظائر دیگر صوفیاء وعرفاء کے کلام میں بھی پائی جاتی ہیں۔مثلاً متاخرین میں سے مشہور صُوفی عالم دين اور چشتى بزرگ حضرت خواجه غلام فريد قدّس سرّهٔ (م 1901ء) فرماتے ہیں ع خود عاش خود معثوق بنيا سُبحان الله سُبحان الله يايوں ع مینڈاجسم وی توں' مینڈاروح وی توں ' مینڈا قلب وی توں' جندجان وی توں إسىطرح کر کے ناز ادا لکھ وار ہر صورت ورچ آ وے یار بايەكىر...

چونکہ بیعنی عوام کے لیے غلط فہنی کامو جب ہوسکتا ہے کہ ایس چیز وں یعن اصنام اور دیگر تعیینات کی عبادت جب اُس کی عبادت ہے تو پھر مشرکین پر اعتر اض كيونكركيا جاسكتاب مكر إسكا جواب جبيبا كه مذكور مؤ احضرت اعلى كولر وى قدّ س سر ف نے بید یا ہے کہ درجہ اطلاق کواستحقاق عبادت ہے۔مراتب تنز ل و حُدوث جن میں اصنام اور دیگر تمام تعیّنات آتے ہیں لائقِ عبادت نہیں ہیں۔لہذا تعیّنات کی عبادت حرام ہے۔ باوجود اِس کے کہ بیسب مظاہر ذات میں ، مگر چونکہ شارع عليه السّلام في صرف درجهُ اطلاق كو جوخداكى ذات مضخص ب لائق عبادت کھہرایا ہے لہذا تعتینات 'جن میں درجہ اطلاق کوچھوڑ کرساری کا بُنات شامل ہے مستحقِّ عبادت صرف إس لين مي كه شارع عليه السَّلام ف إس كى ممانعت فرمائی۔ یقیناً اِس حُکم امتناعی کی پاسداری کو کمحوظ رکھتے ہوئے علّا مدا قبال ب سيده زهراسلام التدعليها ككي بيكهاتها رشة أئين حق زنجير يا ست ياسٍ فرمانٍ جناب مصطفاً ست ورنہ گردِ تُربتش گر دید مے سجده با بر خاكِ أديا شيدے (ترجمه) قانونِ الهي كا دُورا زنجيرٍ يا بناہوًا ہے اور پھر حضورختم السلين ﷺ کے حُکم گرامی کا پاس ہے اگر ایسا نہ ہوتا تو مَیں سیّدہ زھرائٹ کی لحدِ مبارک کے گرد طواف کرتااوران کی تربت یاک کی مٹی پر تجدے نچھاور کرتا۔

52 تعریف بیر ہے کہ شے اپنی حقیقت پر برقر ارر بتے ہوئے مختلف اشکال وصوً رمیں متشكّل موجائ - إسكا ثبوت قرآن كريم كى بيآيت فَارُسَلْنَا إلَيْهَا رُوْحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوّياً له پَمرہم نے بھیجا أس كى طرف اين جرئيل كوپس وہ ظاہر ہؤا اُس کے سامنے ایک ٹھیک ٹھاک انسان کی صورت میں ۔ اب بیکہنا بالكل غلط ب كم جب جريل امين ايك انسان كى صورت مين جناب مريم " ك یاس تشریف لائے تو اُن کی حقیقت سمٹ کر صُورتِ انسانیہ میں آپچکی تھی۔ جرئیل عليه السلام كى حقيقت كى وسعت ك متعلق احاديث ميں جو پچھ آيا ہے اور پھر جسے خدان شدد يُددُ الْقُوى كام بوزكركيا مؤاس كى حقيقت كومورت انسانيد میں محدود ومحصور تصو رکرنا بہت بڑی جہالت ہے اِسی طرح حضرت جبریل یا وجود اپن و سعت حقیقت کے بارگاہ رسالت میں بصورت دحیہ کمبی رضی اللہ عنہ جلوہ گر ہوتے ہیں حالانکہ حقیقت جبرائیل کا مقام دحیہ کبٹی سے وراءُ الوراء ہے۔ ثابت ہؤا کہ جس طرح جناب جبریل اپنی حقیقت پر قائم رہتے ہوئے صورت انسانیہ میں جلوہ گرہوئ اِسی طرح ذاتِ باری اپنی حقیقتِ کُبری پر قائم رہتے ہوئے مراتب تنزّ ل میں بدرجہ اُولی تعیّنات اور مظاہر میں جلوہ گر ہوسکتی ہے۔ جسے قر آ نِ یاک کی زبان میں تمثل کہا گیااور بی تعبیر سب سے زیادہ قصیح ہے' جیسے ٹیلی وژن کی سکرین پراصل کاتمثل ہوتا ہے کیکن اصل اور اُس تے مثل کے احکام مختلف ہیں۔ ا القرآن 19 : 17 ٢ القرآن 53 : 5

وجودغير اللدكي نفى (4) دو عالم میں کوئی نہیں غیر اُس کا' وہ خود ہی ہؤا ہر جگہ جلوہ فرما گر باوجود اِس کے کہنا یہی ہے وہ جن وبشر ہے نہ کو رو پری ہے مطلب بیہ ہے کہ دونو عالم میں اُس کا کوئی غیر نہیں ع جو دُوئی کی بُو بھی ہوتی تو کہیں دو چار ہوتا غیر کا سوال توجب تھا کہ اُس کا کوئی شریک ہوتا'جب کا مُنات میں اُس کے شریک كا وجود ہى نہيں' تو پھر وجو دِغير كے كيامعنى ؟ گويا جب بات محقق ہے كہ كائنات میں اُس کا شریک کوئی نہیں تو بالفاظِ دیگر بیخود بخو دسلیم کرلیا گیا کہ گویا اُس کا غیر موجودتهين درينه تو الله بھی موجود ہواور غیر بھی موجود پیشرک نہیں ہے تو بھلااور یہ کیا ہے جولوگ غیراللّد کی رَبْ لگا کرخواہ محفواہ کے فتو بے لگانے کے عارضہ میں مُبتلا بِن أن ے اگر بیدریافت کیا جائے کہ کیا تمہارا بدایمان ہے کہ خدا وندِ عالم کی ذات و صفات جیسی کوئی اور ذات اِس کا سُنات میں موجود ہے؟ اگروہ ہاں میں جواب دیں تواس کا مطلب بیرہؤا کہ وہ خود خدا کے کسی شریک یا غیر کے وجود کے قائل ہیں جس کے خلاف بیر سارا محاذ قائم کرر کھتا ہے اور اگر اُن کا جواب نفی میں ہوتو اِس کا مطلب بير مؤاكه ده بهمي إس حقيقت كوسجصته بين كه خداكي طرح كائنات ميں كوئي ذات اليي نہيں جوقائم بالذّات ہؤیا اُس کی صفات کی طرح صفاتِ ذائتیہ کی مالک

ثابت ہؤا كەتعتيات لائق سجدہ دعبادت نہيں ، بلكہ صرف ذات كا درجہُ اطلاق قابلِ حده بخ چنانچار شاد بارى ب- وَقَضى رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوْآ إِلَّا إِيَّاهُ ب. (ترجمه)اورظكم فرماياتمهار برب نے كدأس كے سوائسي كى عبادت ندكر و۔ إس قاعدہ پرشاہد ہے' کیونکہ عبادت کُغت میں انتہائی عجزو مذلّت کا نام ہے' جس کی مستحق وہ ذات ہی ہوسکتی ہے' جوانتہائی قدرت دعظمت سے موصوف ہو' جیسا کہ علّامہ بیضادی نے تفسیر میں تفصیلاً لکھّا ہے۔ 2: القران 17: 23

ب مسئلہ بھی سمجھ میں آگیا کہ صرف تو حید کے ساتھ ایمان لانے سے انسان مسلمان نہیں ہوسکتا' اِس لیے کہا گراہیا ہوتا تو ٹُفَارِمکّہ خدا کے منگرتو نہ تھے۔ پھراُن کو کافر کہنے کی کیائتک بنتی ہے' معلوم ہؤ اکہ یہاں صرف اقرارِ تو حید سے کا منہیں چلنا' بلکه رسالت مآب عابقه کی رسالت اورختم نبوّت پرایمان لا نابھی مسلمان ہونے کی شرائط میں سے ایک اہم اور مہتم بالشّان شرط ہے۔ لہذا جولوگ تو حید پر زیادہ زورديت بين أن كوايين روية يرذرا غور كرنا جايئ كداكر مدّعيان توحيد توحيدِ باری پر زور دیتے ہیں' توجس کی توحید کی طرف دہ دعوت دیتے ہیں وہ ذات تو اینے پیغیبر کی رسالت دنبوّت کوشلیم کرانے پرزوردیتی ہے چنانچہ قرآن مجید میں جَمَعَهُدِيَا آيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوٓا أمِنُوٓا بِاللهِ وَرَسُولِهِ اور آطِيعُوا اللهَ وَأَطِينُهُ عُوا الرَّسُولُ عَلَى الفاظ ملتة بي مطلب بي كدالله تعالى جس ذات كرامى کی شانِ رسالت تشلیم کرنے پر زور دیتا ہے سُنّتِ خدا سمجھ کر اُس کی طرف بھی ذرا توجہ دیا کریں ٹایہ کہیں کہ ستن الہیہ بڑمل کرنا ہمارے لیے ضروری نہیں۔ خلاصة كلام بدب كدانبياء واولياء كومعبودان باطله اوراصنام وغيره كمشابة قرار دینا محض حماقت اور پر لے در ج کی جہالت ہے۔ کیا آب کوانسان اور پتھر کے بُت كافرق معلوم نہيں؟ كيا انسانوں ہے آپ دن رات مختلف أمو رميں مددنہيں لیتے ؟ صنم توبے جان اور بے شعور چیز ہے۔ وہ کسی کی مددتو کیا خوداین جگہ سے جنبش تك نہيں كرسكتا۔ پھر انسان انثرف المخلوقات اور خليفة الله في الارض ہے ٤: القران 4: 136 ٢ : القران 4 : 59

ہو۔اگر وہ پیشلیم کرتے ہیں تو پھر غیر اللہ کے معنی کیا ہوئے جس کی پرشش یا عبادت کی ممانعت رب العز ت ف قر آن کریم میں جگہ جگہ فرمائی اصل میں ایسے کم علم غیراللد کے مفہوم کو بیجھنے سے قاصر ہیں اور محض منصب مولویت سے عُہد ہ برآ ہونے کی خاطررات دن چلا تے رہتے ہیں اور کہتے ہیں کہ جب کفّارُلات دہُ ک اعر ی دمنات سے استمد ادکرتے تھے تو اُنہیں بھی بی معلوم تھا کہ بیا صنام معبود حقیق نہیں، مگر اُن کو خدا کے درمیان وسیلہ مان کر اُن سے التجا نمیں اور اُن کی پرستش کرتے تھے۔ یہی سلوک بزرگان دین کے عقیدت مندانبیاءاورادلیاء سے روا رکھتے ہیں۔ تو پھر اِن کے اور کُفَّا رِملّہ پاہنو دے نظریہ وعمل میں فرق کیا رہ گیا؟ لہذار پر سب کچھ شرک کے ضمن میں آتا ہے اور ایک مسلمان کے لیے بالواسطہ یا بلا واسطة شرك كرنا كناو ظيم ب- بياعتراض بلاشبه بهت اجم ب محراس كاجواب بهى سُن لیج ۔ کُفّار کے اُس عمل اور ایک مسلمان کے عمل میں بنیادی فرق بیہ ہے کہ المقارمة توحيد بارى كے قائل ہونے كے باوجود كافر تھے جب أنہيں إس كاعلم تھا كەذات بارى ايك باور مصرف حقيقى وى ب تو ظاہر ب كە بتول كو بمزالة ذات نہیں مانتے تھے اور توحید پر ایمان رکھنے کے باوجود کافر اِس کیے تھے کہ دہ حضور رسالت مآب عَدَي عَقِقَه كي نبوّت اور ختميّت ك منكر يتص مسلمان كو تُفَّارِ ملّه یادیگر کفّار سے تشبیہ دینا خود موجب گفر ہے کیونکہ ایک مسلمان کا اقرار یو حید کے بعد أتخضرت علي كم رسالت اور آب كي تتم نبوّت بربهم يقين وايمان موتا ہے۔ ثابت ہؤا کہ سلمان اور کافر میں بنیا دی فرق موجود ہے اِس کے ساتھ ساتھ

ایمان ہے کہ اِس کا سَات کا خالق وہا لک ہی درحقیقت عبادت و پر سَتْش کے لائق ب أس كے علاوہ سب كچھ غير اللہ كے زُمرے ميں آتا ہے مكر إس غير اللہ سے ہمارا مقصد دمفہوم وہ نہیں جو عام طور پرلیا جاتا ہے۔ آجکل کے مُوحد بن توجب انبیاء وادلیاء کے ساتھ غیر اللہ کے الفاظ استعال کرتے ہیں۔ تو وہ اِسے اِس متشدّ دانداندازاد رمفهوم میں بولتے ہیں کہ غیر اللدکوئی خدا کی دشمن چیزیں ہیں جن سے سب کو بچانے اور خداکی طرف لے جانے کی کوشش میں بہ بے جارے رات دن مصروف ریتے ہیں۔ اگر غیر اللہ کا یہی مفہوم لیا جائے تو کیا مُوجّد بن خود کو عَينُ الله يحصح بين؟ خاہر ہے کہ وہ بھی اصنام اور دیگر مخلوق کی طرح غیر اللہ ہی میں شارہوں گے۔تو پھرایسے غیروں سے بیتوقع رکھنا کہ وہ پخلوق کوخدا کی طرف لے جائیں کے کیونکر مکن ہو غیر جو بقول اُن سے دشمن کی تعریف میں آتا ہے 'اللہ کی طرف سی کی کیاراہبری کرےگا۔اگرمنگرین اولیاءوانبیاءکوغیراللد کہنے سے دشمن کے معنی لیتے ہیں تو وہ خود بھی تو غیر اللہ ہیں اُنہیں خدا کا دوست کیسے بچھ لیا جائے اور بیر کیسے مان لیا جائے کہ اُن کی دعوت الی الحق مینی برصد ق ہے اور اگر مخالفین غیر اللہ کی تعریف بیرکریں کہ جو چیز ذات خداوندی کےعلاوہ ہے صرف اُسے غیر کہا جاتا ے یعنی اگر اِن معنوں میں کہ وہ ذاتِ باری ہے اور بیسب کچھذات ِ باری نہیں تو إس حد تك تو غير الله كے معنى درست ہيں' مگر پہلامفہوم جيسا كه مذكور ہؤا قطعاً نا دُرست ہے اِس لئے کہ اگر اللہ کے علاوہ کا مُنات میں کوئی ایسی ذات ہوتی 'جو أس کی ذات وصفات میں برابر کی شریک ہوتی ' تو آج محکرین ذات سب اُس

جب که اصنام ایسے نہیں' اصنام مخلوق کی تخلیق اور انسان براہِ راست خود خالقِ كائنات كى تخليق كاشابهكار ب كياآب خالق كى تخليق اور مخلوق كى تخليق كو برابر كا درجہ دے سکتے ہیں؟ ہر دور میں انسان کسی نہ کسی شریعت کی یابندی کا مُکلف رہا جبکہ کسی دَور میں اصنام اور معبودانِ باطلہ اُس کے مُکلّف نہیں رہے۔قرآن مجید میں توانسان کے شرف وفضیلت کو وَلَقَدُكَرً مُنَا بَنِي ادْمَ ل اور لَقَدُ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ فِنْ آحُسَنِ تَقُوِيُم ٢ كَاحُزازات حظام كيا كَيا جَبُدامنام وغیرہ کے لیے کہیں ایسی عزّت افزائی کی مثال نہیں ملتی۔ ہنگامہ محشر کا انعقاد انسان کی باز پُرس کے لیے ہوگا۔اصنام دغیرہ کی خاطرنہیں۔ پیتو بطورِ مثال چند ائورذ کر کئے گئے درنہ تو اصنام اور انسان کے فرق کو بیان کرنے کے لیے ایک الك كتاب للمحى ج-أجينبُ دَعُوَةَ الدَّاع إذَا دَعَان س (كرجب كوئى يكارف والا مجھے بكارتا بو ميں أس كى دُعا كو قبول كرتا ہوں ) يہاں داع (بکانےوالا) سے مُراد انسان ہی بے اصنام تو نہیں۔ خدا وندِ عالم تو انسان کی فضیلت بیان کرتا ہے اور یارلوگ اُسے اصنام اور بے شعور و بے بس چیز وں کے مشابہ قراردے رہے ہیں۔ ع ناطقہ سر بگریباں کہ اسے کیا کہتے ہر حال اسلامی احکام کی پابندی اور رعایت کے پیشِ نظر ہمارا اِس بات پر · : القران 17 : 70 ع : القران 95 : 4 · القران 2 : 186

التجائيں کيوں کی جاتی ہیں۔ صنم پرست اُن سے وہ سلوک کيوں کرتے ہیں جس کا استحقاق صرف اورصرف خدائ واحدكو حاصل بے آپ كابيا عتراض بجااور بهم بھی پچھ دیر کے لیے اصنام سے یہی سوال کرتے ہیں کہ جب تم ذات باری کی ذات دصفات میں شریک نہیں۔ نہتم خدا ہوٰنہ خدا کی طرح متصرّف تو پھرا پنی پُوجا کیوں کردارہے ہو۔ تو دہ زبانِ حال سے میہ جواب دیتے ہیں کہ تمہیں اپنی پُوجا کروانے اور خدا کہلوانے سے کس نے روکا ہے۔ ہم نے تو از خود کو کی ایسادعو ی نہیں کیا'جس میں اُلو ہیت کی بُوتک پائی جاتی ہو۔ ہم تو خاموش تماشائی ہیں۔تم جیسے انسان ہارے ساتھ جوسلوک کررہے ہیں ہم آئنہ چیرت بن کردیکھ رہے ہیں اور پھرتم اپنے مالکِ حقیق کی قدرتِ کاملہ کے قائل نہیں ہو؟ اُدھر کہتے ہو کہ وہ جو چاہتا ہے کرتا ہے کیا ہمارا خدا کہلوانا اُس کی مشیّت کے خلاف ہوسکتا ہے؟ گویا۔ ہر ذراہ یہ فضل کبریا ہوتا ہے اک چیٹم زدن میں کیا سے کیا ہوتا ہے اصنام دبی زبان سے یہ کہتے ہیں 🦳 وہ چاہے تو پتھر بھی خدا ہوتا ہے یعنی جس طرح کعبةُ اللّٰد کی دیوار میں پُنے ہوئے پتھر اگر چہ خدانہیں ، مگر جب خدا نے جابا تو اُن کو محجود الیہ بنادیا حالانکہ سجدہ تو خدا کے لیے مختص ہے۔کعبہ کے پتھر بھی تو غیر اللہ ہیں گران کے ساتھ خدا والاسلوک کیوں؟ دیوار کعبہ کے پتھر نا تراشیده بُت بین فرق صرف اِتناب که ہم تراشیدہ بُت بیں اور ہماری طرف سجده كرف كالحكم بين ديا ميااور پھر يد كقر آن مجيد كى آيت ما مِنْ دَا بَقٍ إلا هُوَ الْحِذْ بْبَنَا صِيَتِهَا لَ كُونَى جاندار بهى ايمان يسمّراللدن پكر ابواب أس

٤: القران 11 : 56

ذات کی پُوجا کرتے' اُس کا سہارالیتے اور خدائے برحق کے خلاف نبرد آ زما ہونے کے لیے اُس سے کمک بھی طلب کرتے اور اگر کوئی ایسی غیر اللہ ذات اِس ساری کائنات میں ہوتی تو وہ خدائے برحق (جواس کا دُشمن ہوتا) سے نبر دآ زما ہونے کے لیے اپنے نام لیواؤں کی ضرور مدد کرتی ،جس کا نتیجہ نساد ہوتا۔سب اہل ایمان کا اِس امریراتفاق ہے کہ مذکورہ بالاحیثیت کی کوئی ایسی ذات جوذات برحق تعالی کی ذات وصفات میں برابر کی شریک ہو' کا ئنات میں نہیں' گویا اللہ کا ایساغیر' جو ذات باری کی طرح اُس کی ذات وصفات میں برابر کا متصرّف اور شریک ہو كائنات مي بي جنى بيس - إس حقيقت كوقر آن مجيد مي يُول بيان كيا كيا: لَوُ كَانَ فِيهِمَا اللَّهَةُ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا ٢ - (الرَّبوت زين وآسان من كوني اور خداسوائے اللہ تعالی کے توبیہ دونو برباد ہوجاتے۔) بیاللہ تعالی کی توحید اور وحدائیت کی ایک نا قابل تر دید دلیل ہے گویا آسان وزمین کا برباد نہ ہونا اور روز آ فریش سے ابدتک قائم رہنا اِس بات کی سب سے بڑی اور قومی دلیل ہے کہ ایس کا ننات میں صرف ایک خدا اور ایک ذات ہے۔ اس کے علاوہ کوئی ایس ذات نہیں' جواس کی ذات وصفات کے ملارج میں مساویانہ طور پر اُس کی شریک وسہیم ہو۔ چلتے بیہ فیصلہ تو ہو گیا 'رہا ہیر کہ غیر اللّٰہ کے وسیع تر معنوں میں اصنام اور دیگر معبودان باطلہ بھی تو آتے ہیں' آئے پچھ دیرے لیے ہم شلیم کر لیتے ہیں کہا یے معبودُ ذاتِ باری کی ذات وصفات میں شریک نہیں تو پھراُن کی پُوجا اور اُن سے

٤: القران 21: 22

|   | 63                                                                                                                                             |             |    |
|---|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|----|
|   |                                                                                                                                                |             |    |
|   | رشتهٔ در گردنم افکنده دوست می بُرُد هر جا که خاطر خواهِ اوست                                                                                   |             | L  |
|   | (دوست نے میری گردن میں ایک ڈوری ڈال رکھّی ہے جہاں لے جانامقصّو دہو                                                                             |             | تو |
|   | مجھے لے جاتا ہے ) بہر حال خلاصۂ کلام بیہ نکلا کہ اصنام وغیرہ بہ اعتبار یعتین' جلوۂ                                                             | l           | C  |
|   | ذات کے مظہر ضرور ہیں' مگر حکم خداوندی کے مطابق پرستش اور عبادت کے لائق                                                                         |             | ر  |
|   | نہیں ۔                                                                                                                                         |             | کے |
|   | حقيقت محمديد سے کيا مراد ہے                                                                                                                    | l           |    |
|   | ہم نے کچھ پہلے کہا تھا کہاصنام اور معبودانِ باطلہ پرا نبیاءواولیاءکو جو کہانسان                                                                |             |    |
|   | ہونے پر پھرنبی ودلی ہونے کے ناطے سے دیگر مخلوق سے افضل ہوتے ہیں ہر گز                                                                          |             |    |
|   | قیاس نہیں کرنا چاہیئے ۔ بیشد یدشتم کی حماقت اور کفر بیاندازِفکر ہے۔جولوگ اصنام                                                                 |             | -  |
|   | اور معبودانِ باطلہ کے پاس جاتے اور اُن کا توسّل ڈھونڈتے ہیں ٔ یہ سب کچھ                                                                        |             | C  |
|   | تعلیماتِ اسلامی کے سراسر منافی ہے کیکن اللہ کے سوا (یعنی غیر اللہ) کے مراتب                                                                    | I           | ť  |
|   | کالحاظ نہ رکھتے ہوئے صرف لفظِ غیر کو ہرغیر پرمساویا نہ طریقے سے چیپاں کئے                                                                      |             |    |
|   | جانابھی قرآنی احکام کے منافی ہے' کیونکہ غیر اللہ میں تو انبیاء بھی آتے ہیں وہ بھی<br>سیر میں               | l           |    |
|   | تعتین ہیں۔اگر چہ تعتینِ اوّل جے عقل گل یا حقیقتِ محمّد ہیہ کے اساء سے بھی تعبیر کیا<br>اس                                                      | l           |    |
| 1 | جاتا ہے( بیرایک عارفانہ اصطلاح ہے ) کیکن بالاتفاق ذاتِ محمّدی علیٰ صاحبہا<br>·                                                                 | 1<br>1<br>1 |    |
|   | السّلام ذات باری میں سہیم وشریک نہیں' بعض کم علم' هیقت محمّد ہیر سے مُراد<br>تو باری میں سہیم وشریک نہیں ' بعض کم علم' هیقت محمّد ہیر سے مُراد |             |    |
|   | رسالت مآب ﷺ کی معروف ذات لیتے ہیں' جو غلطِ محض ہے۔ صُوفیاء کے<br>رسالت مآب ﷺ کی معروف ذات لیتے ہیں' جو غلطِ محض ہے۔ صُوفیاء کے                 |             |    |
|   | نز یک جب ذاتِ بحت نے تُزّ ل فرمایا تو اُس کا سب سے پہلا تعتین                                                                                  |             |    |

پیشانی کے بالوں سے کے مخاطب ہم تونہیں۔ اِس لیے کہ ہمارا شار دآبۂ میں نہیں ہے جبکہ انسانوں کا شار دائتہ میں ہے۔انسان ہمارے پاس چل کرآتے ہیں ہم کسی کے پاس چل کرنہیں جاتے اور نہ جائے ہیں۔خداکے اِس ارشاد کے مطابق اُس نے ہرجاندارکواُس کی پیشانی کے بالوں سے پکڑا ہؤا ہے۔اور جب یہی سوال کوئی صنم اینے پیجاریوں سے کرتا ہے کہ تم لوگ یہاں کیوں اور کس لیے آ ہو؟ تودہ جواباًسر جھکا کرداغ کا پیشعر پڑھدیتے ہیں۔ بھولے بھٹلے جوترے گھر میں چلے آتے ہیں این تقدر کے چگر میں چلے آتے ہیں گویا اگر ہمارا یہاں آنا ہمارے مقدّ رمیں نہ ہوتا' تو ہم ازخود کیونکر آئے تھے. مالک جدھر چاہتا ہے لے جاتا ہے۔اب ہم کیا کہہ سکتے ہیں کہ سب ہمارے یا س اپنی مرضی سے یا اُس کی مرضی ہے آتے جاتے ہیں۔ اِس فرضی مکالماتی تحریر ک مقصد بیدتھا کہاگرلوگ اصنام پراعتر اضات کرتے اور اُنہیں بُرا بھلا کہتے ہیں تو اصنام کے پاس بھی ایسے جواب ہیں جنہیں اُن کی زبانِ حال سے سُنا جا سکتا ہے۔ ای مذکورہ آیت کامفہوم کسی شاعر نے یوں بیان کیا ہے۔ واعظ بتا کہ سب کی ہے چوٹی جب اُسکے ہاتھ ہادی مُضل ہے آب ' تو گمراہ کون ہے؟ اور عارف رومی نے اِسی بیان کو اِس طرح ادا کیا ہے۔

| کے سبب شیخُ القرآن وغیرہ کے القاب سے یاد کیا جاتا ہے اِس لیے مناسب یہی                                   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| معلوم ہوتاہے کہ ہم اُن کے جواب میں آیتِ قر آنی ہی پیش کریں۔                                              |
| حُكِمٍ جَآءُ وَكَ مُقَيَّدٍ بِهِ زِمَانٍ بَهِيں                                                          |
| ار شادِبارى بوَلَوُ أَنَّهُمُ إِذْ ظَّلَمُوا أَنْفُسَهُمُ جَآءُوُكَ فَاسْتَغُفَرُوااللَّهَ وَاسْتَغُفَرَ |
| لَهُمُ الرَّسُوُلُ لَوَجَدُوا اللَّهَ تَوَّا بَّا رَّحِيُمًّا ٥ (ترجمه) " اور أكر بيلوكُ ظَلَم كربيت تص  |
| اپنے آپ پر' تو حاضر ہوتے آپ کے پاس اور مغفرت طلب کرتے اللہ تعالیٰ سے ، نیز                               |
| مغفرت طلب کرتے اُن کے لیے رسول کریم عظیمہ سمجھی تو وہ ضرور پاتے اللہ                                     |
| تعالی کو بہت توبہ قبول کرنے والا'نہایت رحم کرنے والا۔''معترضین کے نزدیک تو                               |
| دروازۂ خدا کے بغیر کسی غیر اللہ کا دروازہ کھٹکھٹا نا ہی شرک ہے۔مگر اب کیا کِما                           |
| جائے کہ اِس آیتِ کریمہ میں توخداوندِ عالم جَسآءُ وُ كَ كاصيغة جمع استعال فرما                            |
| رہاہے کہ تیرے دردازے پر حاضر ہوتے اور پھریہی نہیں کہ اُن کا ازخوداللّہ سے                                |
| طلبِ مغفرت کر لینا کافی تھا' بلکہ آپ بھی اُن کے لیے بارگاہِ خدادندی میں                                  |
| طلبِ مغفرت اور دُعائے خیرفرماتے تویقیناً وہ اللہ کو بخشے والا اورمہربان پاتے۔                            |
| مخالفین کہتے ہیں کہ اللہ تعالی سے براہ راست مانگو ، کیونکہ اُس نے اُجِدِبُ دَعْدَةَ                      |
| الدَّاع إذَا دَعَان ٢ ـ فرمايا ٢ اور چم وَنَحْنُ أَقُرَبُ إِلَيُهِ مِنُ حَبُلِ                           |
| الُـوَدِيهُ بِن ٢ كَالفاظ بَهِي آئَمَ بِين - لَهٰذاغير الله تَقَوَسُل كَاكُونَ فَائَدَهُ بَيْنَ          |
| : القرآن 4 : 64                                                                                          |
| ع : القرآن <b>2 : 186</b>                                                                                |
| ح : القرآن 50 : 16                                                                                       |

حقيقت محمّد بيتها ورجب أتخضرت علي في فروج كيا تو آب كاس عروج کی انتہا تنزل ذات کی ابتدائھی معلوم ہوا کہ حضور علیقہ کے عروج اورذات باری کے نزول کا نقطۂ اتصال حقیقت محمّد ہیہ ہے۔ جس کا مظہر اتم خود حضور عليه كالمجسم ياك تقا ، كويا جسم ياك حقيقت محمّد سه نهيس ، بلكه وه تو حقيقت محمّد بيه كالمظهر باور هيقت محمّد بيه وه ب جس كاابهي ذكركيا كيا، كويا جب آنخضرت عليصة كجسد عضرى كخصائص وصفات كاادراك بهار اذبان کے بس میں نہیں' تو اُس حقیقت محمّد بیہ کا ادراک اور شعور کیسے ممکن ہو<sup>' جس</sup> کا مقام آپ کے جسدِ عضری سے مقدّم دوراء ہے آپ کاجسم پاک تو اُس حقیقت کا مظہر تھا۔ بہر حال چونکہ حقیقت محمّد میتعتین اوّل ہے اِس کیے باقی سب تعتینات کے حقائق اور تقیقت محمّد ریہ میں جیسے ایک عظیم فرق ہے ، ایسے ہی خود تعیّنات کے مقام ومرتبہ اور آپ کے مرتبہ ومقام میں بھی زمین و آسان کا فرق ہے۔ آپ کی ذاتِ مقدّسہ اور دیگر اصنام کے تعتیّات کوایک جیسا تمجھ کر برابر کاخکم قطعاً نہیں لگایا جا سکتا۔ بیراُن کم فہموں کا جواب ہے' جو بیر کہتے ہیں کہ صنم پرست بھی تو اصنام کوخدا نہیں شبچھتے اور شُنّی حضرات بھی کہتے ہیں کہ ہم انبیاء دادلیاء کوخدا تونہیں مانتے ' مگر پھراُن سے وہ سلوک کیوں روا رکھتے ہیں' جوخدا کے ساتھ مخصوص ہے ۔ مثلاً اِن کے پاس حاجت روائی کے لیے جانا' اُن سے مدد طلب کرنا۔ اُنہیں ذریعہ نحات سمجھنا وغیرہ وغیرہ۔ اِن اعتراضات کے عقلی جوابات بھی میں' مگر چونکہ زیادہ تر ایسے سوالات دہ گردہ کرتا ہے جونہم قر آن مجید میں اپنی مہارتِ تامّہ کامُدّعی ہونے

کتاب میں ایک اور مقام پر موت وحیات ِ انبیاء کے سلسلے میں لکھ چکے ہیں۔ اگر ضرورت ہوتو اُسے دیکھ لیا جائے۔مُفتر قرآن مولٰنا پیرکرم شاہ صاحب بھیروکؓ تفسیر ضیاءالقرآن میں ای آیت کے تحت قرطبی کے حوالے سے ایک روایت نقل فرماتے ہیں۔ملاحظہ ہو۔''حضورِ اکرم شفیع المذہبین علیظیم کی یہ برکت حضور ' ی ظاہری زندگی تک محدود بتھی بلکہ تاابد ہے۔ اہلِ دل اور اہلِ نظر ہر کمحہ اور ہر آن اِس کا مشاہدہ کرتے ہیں۔حضرت سیّد ناعلی کرم اللّٰہ وجہہ الکریم سے مروی ہے کہ آب فرماتے ہیں حضور عظیم کے وصال کے تین روز بعد ایک اعرابی ہمارے یاس آیا ادر فرطِ رخج وغم سے مزارِ پُر انوار برگر پڑا اور خاک پاک کواپنے سر بر ڈالا اور عرض کرنے لگا۔ اے اللہ کے رسول ! جو آب نے فرمایا ہم نے سنا جو آب نے این رب سے سیکھا وہ ہم نے آپ سے سیکھا۔ اور اِس میں سے آیت بھی تھی: وَلَوُ أَنَّهُمُ إِذُ ظَّلَمُوا لَا خِرْمِي فِا يَ جان بِرِ مِ مِرْ مَ مَ يَ مَا وَ اب تیری بارگاہ میں حاضر ہؤا ہوں ۔ اے سرایائ شفقت و رحمت! میری مغفرت کے لیے دُعافرمایتے فَنْدُوُ دِیَ مِنَ الْقَبْرِ أَنَّهُ قَدُ غُفِرَلَكَ۔ تو مرقد منوّر سے آداز آئی۔ تجھے بخش دیا گیا۔ محجاج كوابك فيمتى مشوره إس سے ثابت ہؤا کہ جوخوش نصیب حجازِ مقدّس کی سرزمین پراُتریں اُن کے لیے ضروری ہے کہ ارشادِ خداوندی جَے آء وُكَ كُتميل كرتے ہوئ ··· ما حظه ہو: ضباءالقرآن از مولنا پیر محد کرم شاہ بھیروٹن جلدا وّلص **359 'مطبوعہ بختیار پر نٹرز ۔** تنج بخش روڈ لا ہور

ادر کسی مقبول بارگاہ الہی کے پاس دُعا کرانے کے لیے چل کر جانے کی کوئی ضرورت نہیں' گراللہ تعالی فرماتا ہے کہ اُن کی آپؓ کے درِدولت پر حاضری بھی شرطِ اجابت میں سے ہے اِس کے علاوہ وہاں اُن کی حاضری کے بعد آ یہ بھی اُن کے لیے طلب مغفرت کریں تو پھرکہیں جا کراُنہیں بخشے گا۔اب جولوگ اصنام اور معبودان باطلہ کے لیے اُتری ہوئی آیات کو صرف غیر اللہ کے لفظ کا سہارا لے کر انبیاءِ کرام علیهم السّلام کی ذوات مقدّ سه پر بھی منطبق کرتے ہیں اُن سے ذرا یو چھتے کہ اگر وہ بھی اصنام کی طرح غیر اللہ بتھا تو خدانے اُن کے درِ دولت پر حاضری اوران کی طلب مغفرت کونثرا ئطِ اجابت میں کیوں رکھا' حالانکہ اللَّد تعالٰی یہ بھی فرماسکتا تھا کہ اگر وہ مجھ سے براہِ راست طلب مغفرت کرتے تو میں اُنہیں بخش دیتا، مگراییانہیں فرمایا ، گویا اِس آیت سے بد بات ثابت ہوئی ، کہ حضور سالت مآب عظيلة بحروضة اطهرير حاضري ديناجآ اءو ك حارشاد كتعميل مولى - لہذا يد كہنا كە جَآءُوُكَ كاحكم أخضرت علي كى حيات ظاہرى بى س تعلّق رکھتا تھا اور اب وہاں کی حاضری ضروری نہیں' جیسا کہ کچھلوگ یہی بات بڑی شد ومد ہے تجاج کرا مکوسمجھانے اور باور کرانے کی سعی ُنا تمام دنامشکور کرتے ہیں' تویا درہے کہ پیغلسفہ دمنطق صریحاً غلط ہے چکئے کچھ دیرے لیے ہم پیشلیم کر ليت بي كه جَاءً وُكَ كاتعلَّق آب كى حيات ظاہرى سے تقائليكن خالفين كو يدتوماننا یڑے گا کہ جب تک حضور علیقہ بقید حیات خلام ری تھا اس وقت آپ کا وسیلہ اور آپ کی دُعا گنہگاروں کے لیے ذریعہ نجات ومغفرت بھی ْ جیسا کہ ہم اِس

نہیں جسے خداوندِ عالم نے ڈنیوی دستور کے مطابق ہر کس ونا کس کے لیے استعال فرماد یا ہو۔ آخرخدا کے نز دیک اِن کا کوئی مقام ہے جبھی تو اُنہیں اپنادوست کہا۔ أمّت کے ہرفر دکوولی نہیں کہا جا سکتا۔اب بیر کیسے معلوم ہو کہ دلی کون سے افراد ہیں۔ اِس کی نثان دہی قرآنِ تحیم نے فرما دی ہے۔ اِس کے ثبوت کے لیے آیات تو بہت ہی میں مگرخوف طوالت سے ایک آیت پر اکتفا کیا جاتا ہے۔ اَلَا إِنَّ أَوْلِيَآءَ اللَّهِ لَا خَوُفٌ عَلَيْهِمُ وَلَا هُمُ يَحْزَنُونَ لِمَ اللَّهِ المَّا ادلیاءاللدکونہ کوئی خوف ہےادر نہ دہ ملین ہول گے۔ اِس آیت میں ادلیاء کی شان بیان کی گئی مگر اس کے بعد اُن کی علامات بھی بیان کر دی گئیں۔ارشاد ہُوا: اَلَّذِينَ أَمَنُوا وَكَا نُو ايتَّقُو نَ ٢ بيده لو لي جوايمان لا ٢ اور (عمر جر) رِبِيزگارى كرتے رہے۔ قامون اللّغات يس اس كمعنى القُدبُ الدُّ نُوُّ T کے ہیں۔ اور انوار اللّغت الملقّب وحیداللّغات میں بھی اِس کامفہوم نز دیک ج ہوناہے۔

ولى كون؟

پیر کرم شاہ بھیروی الاز هری قاموس اللّغات کے حوالے سے لفظِ ولی پر <sup>4</sup>: القران 10 : 62 سع: القران 10 : 63 سع: بحوالہ ضیاءالقرآن جلددوم ص312 مطبوعہ لاہور مع: دیکھتے وحیداللّغات مؤلّفہ علّا مدوحیدالزمان جلد چہارم پارة بست وحشم ص96 مطبوعہ بطّور

بارگاہ رسالت میں نہ صرف حاضری دیا کرین بلکہ مواجہ شریف کے سامنے دست بسته کھڑے ہوکر اینے صغیرہ وکبیرہ گناہوں اوراپنی زندگی کی تمام لغزشوں اورفروگز اشتوں کا قرار کر کے آنخصرت علی سے بصد تضرّ ع دزاری بدالتجا بھی کریں کہ آپ خداوندِ عالم کی بارگاہ میں ہمارے لیے طلب مغفرت فرمائیں۔ تو اللد كريم رسالت مآب المطلقة تطفيل اورآب كي شان رحت كے پيش نظر ضرور ضرور مغفرت فرمائے گا۔ جوسیاہ بخت دہاں پینچ کر بھی اقرارِخطا اورا قبالِ جرم میں تامل ہے کام لیتے ہیں رحمتِ ایز دی اور شفقتِ نبوی اُن سے یوں مخاطب ہوتی پھر گئی چشم خطا یوش تو پھر کیا ہو گا اے خطا کار! کرا قبالِ خطا جلدی سے (زيباناروى مرحوم) قرآنِ مجید سے بیہ بات ثابت ہوگئی کہ بارگاہ نتو ت میں حاضری اور آپ ے طلب مغفرت علامات استجابت سے ہیں' اب رہا معاملہ اولیاء وصالحسین أمّتِ محمّد بیرکی بارگا ہوں میں حاضری اور اُن سے طلب مغفرت کا' تو اِس سلسلے میں مختصراً گزارش ہے کہ اولیاءاللہ کی بارگاہ میں حاضری کیوں ضروری ہے؟ اِس سلسلے میں ہم درج ذیل شواہد پیش کرتے ہیں۔ باركا واولياء الثدمين حاضري جن افراد أمت کے لیے قرآن مجید میں دلی یا اولیاء اللد کے الفاظ ملتے ہیں وہ خدا کے نزدیک اُس کے دوست ضرور ہوتے ہیں ورنہ بیہ کوئی ایسا اعزازی لفظ تو

جو قُر ب خدا وندِ تعالیٰ سے حاصل ہوتا ہے' وہ انبیاء کے توسّط ہی ہے ہوتا ہے' جو لوگ إن كى خدمت ميں اللہ تعالیٰ اور أس بے رسول علي کے محبوب اور دوست سمجھ کر حاضری دیتے ہیں اور بارگاہ ایز دی میں اِن اولیاء کے تقوٰ ی وایمان کے وسیلے کا داسطہ دے کرالتجا کرتے ہیں اللہ تعالٰی اُن کوبھی معاف فرما دیتا ہے۔ اِس ليے كهادلياء أمّت خواہ وہ وصال فر ما يجے ہوں يابقيد حياتِ ظاہرى ہوں ٔ دور ہوں يا نز دیک مراجه اور مرآن د جنی طور پر بارگا ورسالت میں حاضر رہتے ہیں۔ اگروہ زندہ مون تو أن كاذبان اورا كرانقال فرما يح مون تو أنكى ارواح جَاء وُكَ كى عملي تفسير بن كر باركاء نبويه على صاحبها الصّلوة والسّلام مي حاضر رہتى ہیں۔ اِس طرح اُن کا رابطہ حضور رسالت ماب ﷺ سے قائم رہتا ہے۔ ایس کیفیت میں جب کوئی گنرگاران کی خدمت میں حین حیات یا بعداز وفات حاضر ہوجائے بشرطیکہ اُسے احساس گناہ دامن گیرہو نودہ براہ راست بارگاہ ایز دی میں اُس کے لیے طلب مغفرت بھی کر سکتے ہیں اور اگر جا ہیں تو اُس کی التجا کو حضور رسالت مآب عليك كي بارگاه عصيان بناه تك يهنجا دين - اب جب أس كي التجا اولياءالله كتوسط سے رسالت مآب علي الله تك بنى جاتى بو پھر أو جد دوا الله تَقَابًا رَّحِيْمًا كاوعد مضرور بوراكياجاتا ب- (إنَّ اللَّهَ لَهُ يُخْلِفُ الُمِيْعَادَ ) بہرحال کہنے کا مطلب بدے کہ جس طرح خداتک رسائی کے لیے انبیاء کا توسط ضروری امر ہے' اِسی طرح بارگاہ انبیاء تک رسائی کے لیے

<sup>لے</sup>: القران 3 : 9

مزیدردشی ڈالتے ہوئے لکھتے ہیں کہ ' نُرّ ب کی دوشمیں ہیں'ایک وہ جو ہرانسان بلکہ کا مَنات کے ذرّے ذرّے کواپنے خالق ہے ہے اور اگریڈ ترب ندہؤ تو کوئی چزموجودنه موسك وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبُل الُوَرِيْدِ (اورہم شدرگ *ے بھی زیادہ اُس کے قریب ہیں ) میں اِس کی طرف ا*شارہ ہے۔ دُوسرا قرب وہ ے جو صرف خاص بندوں کومیسر ہے۔ اِ ہے قُر بِ محبت کہتے ہیں۔ قُر ب کی اِن دوقسموں میں سوائے اشتراک ِ نام کے کوئی وجہِ اشتراک نہیں۔ قُر ب محبت کے بشاردرج مین ایک سالک بلند ایک سالک اعلے ایمان شرط اوّل ہے۔ دولتِ ایمان سے مشرّ ف ہونے کے بعد اہلِ عزم وہمّت ترقی کے مختلف درجات طے کرتے ہوئے آگے بڑھتے چلے جاتے ہیں یہاں تک کہ اُس بلند مقام پر فائز ہو جاتے ہیں' جس کی وضاحت حضور رحمتِ عالمیان علیظہ نے حديث قدى مين الله ي فرمان ي طور ير يُون بيان فرمائى - لا يَ-زَالُ الْعَبْدُ يَتَقَرَّبُ إِلَىَّ بِالنَّوَافِلَ حَتَّى آحُبَبُتُهَ فَإِذَا آحُبَبُتُهُ كُنُتُ سَمُعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ وَبَصَرَهُ الَّذِي يَبُصُرُ بِهِ (رداه البخاري عن ابى مررة) (ترجمه) ''اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ بندہ نفلی عبادات سے میر بے قریب ہوتار ہتا ہے یہاں تک کہ میں اُس سے محبت کرنے لگتا ہوں اور جب میں اُس سے محبت کرنے لگتا ہوں تو میں ہی اُس کے کان ہوجا تا ہوں ُجن ہے وہ سُنتا ہے اور میں ہی اُس کی آئکھ ہوجاتا ہوں' جس ہے وہ دیکھتاہے اور اِس تُرب محبت کا سب سے بلنداور ارفع مقام وہ ہے جہاں محبوب رب العلمين ﷺ فائز ہیں " خام ہر ہے کہ اولياء کو الما: د يك خصاء القران جلدده ص 312 مطبوعه لا مور

| لینا اور اُس پرفخر کرنا 'محض حماقت اور او چھا پن ہے جبکہ ہماری تہذیب خالص                           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اسلامی ہےاورہم مسلمان بھی کہلاتے ہیں۔ اِسی کیے اکبر مرحوم نے اپنے ایک                               |
| پہلی ٹما شعر میں کیاعمد ہبات کہی ہے ۔                                                               |
| دِکھا رہی ہے میرتر کیپ حُسن' طبع سلیم                                                               |
| علیٰ کی تم میں جگہ ہوٴ تو بس وہ بے تعلیم                                                            |
| لیعنی اگرتم لفظِ تعلیم پر ہی غور کروتو میدلفظ ت ع ل ی م سے مرتب ہے۔ اِس کے                          |
| پہلے حرف تاءادر آخری حرف میم کواگر ملایا جائے تو (تُم ) کا لفظ بنتا ہے ادر اِس                      |
| کے بعد تین حروف ع ل ی رہ جاتے ہیں <sup>، ج</sup> ن سے لفظِ علی بنتا ہے۔ا کب <sup>ر</sup> کہتے ہیں   |
| کہ اگرغور کر دنو تعلیم کالفظتم سے مخاطب ہو کر کہہ رہا ہے کہ جب تک ٹم علی کی تعلیم                   |
| حاصل نہیں کرو گۓ کبھی عالم نہیں ہو سکتے' جاتے دنیا بھر کا ادب چھان ماردادر پھر                      |
| مینکتہ کہ ملکؓ اور تعلیم کا آپس میں چو لی دامن کا ساتھ ہے یہاں تک کہ علیؓ خودلفظِ <sup>تعلی</sup> م |
| میں موجود ہیں' بلکہ اُس کا قلب ( دل ) بھی ہیں اور ظاہر ہے کہ دہ تعلیم' تعلیم ہی                     |
| نہیں ہوسکتی جس کا سلسلہ نسب علیؓ کے عکوم سے نہ ملتا ہو ۔                                            |
| بہر حال ہم بہت ڈورنکل آئے' گمر کیا کِیا جائے کہ موضوع ہی ایسا چل نگلا                               |
| جس میں بات سے بات نکلتی گئی۔ نیتجتاً ہم یہاں آ پہنچے ۔ شعر کی معنو ی وسعت کا                        |
| انداز ہایں سےلگایا جاسکتا ہے کہ اِس کی تشریح کا دائر ہ کہاں تک پینچ گیااور جمداللّٰہ                |
| ہم نے جو باتیں تحریر کیں اُس کی ہر کڑی کسی نہ کسی طرح معنو می دُنیا سے ضرور                         |
| ملتی ہے۔مقصد بیر کہ اِس خاکدانِ عالم کی رنگینیوں میں کھو کر حقیقتِ ذات کے                           |
|                                                                                                     |

اولياءِ كاملين كا توتيط ضروري ہے۔ إس ليے كه اللہ تعالى كا جوعرفان انبياء كو حاصل ہوتا ہےاورجس طرح بارگاہ ایز دی کے آ داب وہ جانتے ہیں کوئی غیر نبی نہیں جان سكتا ادرانبياء كاعرفان جس طرح ادلياء وصلحائ أمّت كوہوتا ہے ادرجس طرح وہ بارگاہ انہیاء میں آ دابِ حاضری سے شناسا ہوتے ہیں اُس طرح اُمّت کے جاہل عوام جنہیں لفظ نبی کے معنیٰ بھی نہیں آتے' اُن تقاضوں کو کیے یورا کر سکتے ہیں۔ یہی حال اُمّت کے تعلیم یافتہ طبقے کا ہے ، کیونکہ بارگاہ بترت میں باریابی اور مقام نبوّت کے موفان کے لیے جس تعلیم کا ہونا اساس شرط ہے وہ تعلیم کچھ اور ہے اور د نیوی تعلیم کی حیثیت ونوعیت کچھاور ہوتی ہے سعادت رُوح کی کس بات میں ہے آپ کیا جانیں که کالج میں کوئی اِس علم کا ماہر نہیں ہوتا (أكبراليه آياديّ) اگر صرف تعلیم یافتہ ہونا ہی عرفانِ خدا وانبیاء کے لیے کافی ہوتا تو آجکل کے مغرب تعليم پراترانے دالے سارے نام نہاد دانشور رومی وغرالی یا پھروفت کے جند پر وشلی ہوتے۔ ثابت ہوا کہ صرف تعلیم یافتہ ہونے سے عرفانِ خدا و رسولٌ حاصل نہیں ہوسکتا، بلکہ اُس تعلیم سے بید دولت حسب تو فیق مل سکتی ہے، جسے اسلامی تعلیم کہاجاتا ہے، مگرائس کے لیے بھی بیشرط ہے کہ جن اساتذہ سے دین تعلیم حاصل کی جائے وہ صحیح العقیدہ اور دُنیائے رُوحانیت سے لگاؤ رکھنے والے ہوں۔ ا کبرالیہ آبادیؓ نے انگریزی تعلیم کےخلاف بہت کچھلکھّا۔ جہاں تک مادی ترقی اور نوکری کا تعلق ہے تو اُس حد تک درست ہے، مگر اُسی تعلیم کو اوڑ ھنا بچھونا بنا

| 75                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 74                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لکائٹات جلوہ گا م جاری تعالیٰ ہے<br>کائٹات جلوہ گا م جاری تعالیٰ ہے<br>(5) جو موہوم ہتی کو اپنی مٹایا نظر پھر کہیں غیر ہر گز نہ آیا<br>ہراک رنگ میں اُس کے جلو کو پایا وہی ایک ہے جس کی جلوہ گری ہے<br>مطلب یہ ہے کہ میری ستی موہومہ میر اور اُس کے درمیان دیوار غیر یت بن<br>مطلب یہ ہے کہ میری ستی موہومہ میر کا ور اُس کے درمیان دیوار غیر یت بن<br>ہتی کہ موہومہ ہی غیر یت کا سب بنی ہوئی تھی ع<br>ہتی کہ موہومہ ہی غیر یت کا سب بنی ہوئی تھی ع<br>ہتی کہ موہومہ ہی غیر یت کا سب بنی ہوئی تھی ع<br>ہتی کہ موہومہ ہی غیر یت کا سب بنی ہوئی تھی اور غیر جاتا رہا ، اِس لیے کہ<br>ہتی کہ موہومہ ہی غیر یت کا سب بنی ہوئی تھی ع<br>ہتی کہ موہومہ ہی غیر یہ تی کہ اور چاہو کی حافظ از میاں ہر خیز<br>ہر دو جہاں میں ذات واجب الوجود کے سواک کا دو دوزمیں اور غیر اللہ کے معنی تھی<br>ہر دو جہاں میں ذات واجب الوجود کے سواک کا دو دوزمیں اور خیر اللہ کے معنی تھی<br>ہر دو جہاں میں ذات واجب الوجود کے سواک کا دو دوزمیں اور خیر اللہ کے معنی تھی<br>ہی بیں کہ دہ غیر جو تھ قر راتی طور پر موجو دوندی ہو اُس کا تھور تھی غیر یت پر<br>مرد اُس کا ایک ذات کا ہے ما سواکا دیو دو جو دی حی میں ایا نا چاہیں ، چہ جا تیکہ<br>مرد اُس کا ایک ذات کا ہے ما سواکا دیو دو جو دی خیر میں اور ان چا ہے ، کی جو می کی ہوں<br>مرد اُس ایک ذات کا ہے ما سواکا دیو دو دو دو تھی ہو کا کی کا دیو نظر آتا ہے ، گر<br>موجود ہوتا ہے مگر حقیقت میں موجود ذیبی ہوتا۔ جسے سرا با آب تو نظر آتا ہے ، گر<br>موجود ہوتا ہے مگر موقی ہی ہوتا ہے ، ہر حال کی شے جی انظر آنا اور بات ہے اور<br>موجود ہوتا ہی ملکہ دو کو کہ یہ ہوتا ہے ، ہر حال کی شے جی انظر آنا اور بات ہے اور<br>اُس ہوتا نہیں بلکہ دو کو کہ یہ ہوتا ہے ، ہر حال کی شے جی انظر آنا اور بات ہے اور | تسوتر سے عاقل ہو جانا بڑی کوتاہ بنی اور عاقب نا اندیش ہے۔ تعیّبات تو صرف<br>مظهر بین اور ہماری اصطلاحات ہماری دینی تسکین یا ہمارے فہم کا سامان ہیں۔<br>نجر زمات کو تیجف کے لیے مقردن کا سہارالیا جاتا ہے۔ ورز بقول حضرت مولنا جائل یے<br>نہ بشر خوانمت اے دوست نہ تحور و نہ پری<br>ایں ہمہ بر تو عبابت ' تو چیزے دگری<br>یق صورت نہ تو اند کہ خمد خرا<br>در حکور خاہری ' امتا نہ اسیر حکوری<br>مطلب مید کما۔ ودست! بیچی نہ بشر کہ سکتا، وال اور نہ خوری ۔ اس لیے کہ یہ<br>معالب مید کا اور ہی<br>معالب میدی داخت کہ معاملہ میں تجاب کی حقیقت رکھتے ہیں۔ یو تو کو کی اور ہی<br>ہمام اساء میری داخت کہ معاملہ میں تجاب کی حقیقت رکھتے ہیں۔ یو تو کو کی اور ہی<br>ہمام اساء میری داخت کہ معاملہ میں تجاب کی حقیقت رکھتے ہیں۔ یو تو کو کی اور ہی<br>مولی پر تو تو کہ کی حقیقت ان لفظی اعتبارات سے دراء ہے۔ کو گی صورت بیخ<br>نہیں۔<br>نہ ترید تعین کر کتی۔ تو صورتوں میں خاہرتو خردر ہے، عگر دام حکور کا اسیر<br>نہیں۔<br>نہ میں نہ بت تو دید کو دیکھ سکتے ہیں یا پھر ای سلسلے میں حضرت میں میں مثاہ<br>تولیو دی کی تصنیف تحقیق الحق اور آپ کے ملفوطات خود ملا حظہر کی ہیں۔ |
| ب بور بي بيدر ريد بي دو بي بي من بي من بي اور بات مج اور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

کے سارے مظاہر میں اُسی ایک ذات کی جلوہ گری ہے۔ اُلُو ہتیت کی فضائے نورانی میں پہنچ کراور حقیقتِ از لی کا آئینہ بن کر بیصورت پیدا ہوجاتی ہے جس میں علم وحیرت ہم آغوش ہوجاتے ہیں۔ یہاں رنگ محنیٰ انداز ہے ورنہ ذاتِ بحت الوان(رنگوں) سے پاک اورمنز ہ ہے اِتی بات کومجۃ دِملّت حضرت سیّد پیر مېر على شاە قدّ س سرّ ەن اپنى شەبور پىنجابى نعت مىں يوں بيان فرمايا ہے. ایہ صورت ہے بے صورت تھیں بے صورت ظاہر صورت تھیں ب رنگ دیسے اِس مُورت تھیں وچ وحدت پھٹیاں جد گھڑیاں لینی ذات باری جوصورت جسمیہ سے پاک ہے انسان کی صورت میں اُس نے اپنا ظہور فرمایا اور وحدت میں میلانِ کثرت کے آثار پھوٹے تو اِس ظہور کا مظهراتم والمل جناب رسالت مآب ﷺ کی ذات جلیلہ بنی گویا اس طرح وہ بےصورت صورت سے ظاہر ہؤا کہ تن کی ایک مورت میں اُس کی بے رنگی رنگ دکھانے لگی۔ للبذال کھلونا سمجھ کر بگاڑو نہ تم سے بیرٹی کی مُورت بڑی چیز ہے جیسا کہ مذکور ہؤا' ذاتِ بحت بے رنگ اور بے جہت وکیف ہے اِس کا اپنا کوئی رنگ نہیں بلکہ اُس کی بے رنگی کا ئنات کی ہر شے کو اُس کے اپنے رنگ کی نمود و اظہار کے مواقع فراہم کرتی ہے گویا اگر ذات باری کی بے رنگی کارفر ماند ہؤ تو کائنات کی کوئی رنگین شے اپنارنگ نہ دِکھا سکے اِس مسلد کی مزید دضاحت کے لیے یہاں روز مرّہ زندگی کی ایک مثال دی جاتی ہے جیسا کہ سب کو معلوم ہے کہ بجل اُس کادہ شے ہونا اور بات ہے بقولِ شاعر۔ آئینہ پھینک دے کہ تماشا نہ چاہیے شو چاہیے جے ' اُے تحصر ما نہ چاہیے سیّد امجد حیدر آبادی نے بثابی عالم کا مسلما پنی ایک اُردور باعی میں یوں حل کیا ہے۔ دنیا والو! ثبات دنیا میں نہیں اک لحظہ قرار ' موج دریا میں نہیں ' عالَم کا وجود صورتِ لا سمجھو لفظاً موجود ' اور معنی میں دنہیں ' تویا چیسے لفظ لا لفظاً تو موجود ہے' مگر بداعتبار معنی موجود نہیں اِس لیے کہ اِس کے معنی ( نہیں ) ہیں اور نہیں نود اپن معنی کے وجود کی نفی کر رہا ہے اِسی طرح عالم کا وجود فظی واعتباری ہے' جو ہمیں نظر آتا اور محسوں تو ہوتا ہے' مگر دہتی تیں اِس کا وجود وضلی واعتباری ہے' جو ہمیں نظر آتا اور محسوں تو ہوتا ہے' مگر دہتی تیں اِس کا وجود وضلی واعتباری ہے' جو ہمیں نظر آتا اور محسوں تو ہوتا ہے' مگر دہتی تیں اِس کا معنی ( نہیں ) ہیں اور نہیں نظر آتا اور محسوں تو ہوتا ہے' مگر دہتی تیں اِس کا این ستی موہومہ کا پردہ اُٹھایا' جس کے نتیج میں غیریت کا تھو رختم ہوا تو پھر اپنی ستی موہومہ کا پردہ اُٹھایا' جس کے نتیج میں غیریت کا تھو رختم ہوا تو پھر

<sup>ن</sup>: تعتمین یا تعتیات کے مفہوم کوا یک صوفی شاعر نے اِن الفاظ میں مثال سے سمجھانے کی کوشش کی ہے۔ دوجو دواحد ہے چو ں سیای تعتمین اُس کے حرف سارے بجر نے کے مقامات ) ثر دف ہوتے ہیں۔ مطلب یہ کہ اگر لیحن سیای (روشانی) کا دجو دایک ایسا دجو دے جس کے مظاہر ( ظاہر ہونے نے مقامات ) ثر دف ہوتے ہیں۔ مطلب یہ کہ اگر حرف کی اشکال نہ ہوتی کو روشانی اینا دجو دے جس کے مظاہر ( ظاہر ہونے نے مقامات ) ثر دف ہوتے ہیں۔ مطلب یہ کہ اگر معدوم ہوتے اس طرح اللہ تعانی کا دجو دایک ایسا دجو دے جس کے مظاہر ( ظاہر ہونے نے مقامات ) ثر دوشانی کہ معلوم کر دوف معدوم ہوتے اس طرح اللہ تعالی کا دجو دایک اینا دجو دے جس کے مطاوم کن اونٹان ہوتی۔ اور اگر روشانی نہ ہوتی کا دوف کی معلوم کان معدوم ہوتے اس طرح اللہ تعالی کا دجو دس سے مظاہر دفتی ہے ہو دور کی ہے جس طرح روشانی نہ ہوتو دیکا کہ دوف کا ناں معدوم ہوتے اس طرح اللہ تعالی کا دجو دس سے مطاب دوفتی ہے ہو مارک ہو دوشانی ہوتی دوف کا شکال ہو دوف کا شکال ہے ہو ہوتی کا محکوم ہوتے اس طرح اللہ تعالی کا دیو دس سے مطاب دوفتی کے ہو نے پر کھوا ثرین پڑتا کیں کار روشانی نہ ہوتو اشکال جر دف معدوم ہوتے اس طرح اللہ تعالی کا دیو دور سے نے دوشان کے ہو نے پر کھوا ثرین پڑتا کیں اگر دوشانی نہ ہوتو اشکال جر دف معدوم ہوتے اس طرح اللہ تعنیات کے دیو دیسے دیو ایک مطاب دوری ہے جس طرح مز دور دی ہے جس طرح خروف کے معرض دور میں المکن - ثابت ہوتا کہ کا دوف دی کہ کہ تو تعینات کے ظہور سے پہلے ذات باری کا دیو ذاتی کال ہوتی تمان کر دوشانی کی طرح میز دور ہوتی کہ ہے مطرح کو دونہ میں موض دور میں تک آ نے سے پہلے دوشانی کا دجو د ضرور دی ہوتا ہے گو یا تعینات کے ظلیور سے پہلے ذات باری کا دور این دوستی کوئی کی طرح میو دونہ میں تعالی میں تک کی طرح میں دور ہوتی کی ہوتی کی ہوتی کی دوشانی کی طرح موند کی میں دوشانی کی طرح مین دو تک کی کی موند کی میں میں میں دوند کی کی میں میں دور کی ہو دوند کی مطرح دوشانی کی طرح میند کی موند ہوں میں طاہ ہوتی ہے کہ کی تعدادی صورت میں کہ می حوف کی شکل میں کہ می دیا میں کی کی کا دو کی میں دوشانی اور دوشانی کا در کی مور ہو کی کی موہ ہوں کی موہ ہوں ہو کی کی مور دوشانی کا دوشانی اور دوف کی میں میں کی کی موہ گری ہو ہو ہی کی میں میں دو کی دو کی کی دو کی کی کی دو تک ہی ہی ہو ہ کری ہو کی ہی کی دوشانی اور دوف کی میں م مطلب لینا که ہرتعتین اوررنگ میں چونکہ ذاتِ باری کی بےرنگی ہی کارفر ما ہے لہٰذا تمام تعيّنات عينِ ذات بينُ إن ميں كوئى فرقٍ مرتبہٰ بينُ يُحض حماقت وجهالت ہوگی۔اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اگر تمام رنگوں کی وجہ نمودا س کی بے رنگی ہے (جیسے بجلی کی مثال سے شمجھایا گیا) تو پھر کافرومون اچھے بڑے انسانوں اصنام اور غیر مذاہب کے اوتاروں اور دیوتاؤں میں بھی اُسی کی بے رنگی کا رفر مائے تو اِس کا جواب بیہ ہے کہ دحدت الوجود کے بیہ علیٰ نہیں جوعا مطور پر جُہلا طبقہ بیان کرتا ہے کہ تعتینات اور ذات ایک ہیں' بلکہ وجود بمعنی مابہ الموجودیت کے بے' بمعنی ' مصدری نہیں۔ ابھی اُوپر مذکور ہؤا کہ جس طرح ہزاروں قبقیوں میں بجلی کا ایک وجود کار فرما ہے اِسی طرح کا ئنات کے ہرتعتین میں ذات کی اکائی موجود ہے بھاری کارخانے اور مشینیں بھی بجل پر چلتی ہیں اور نازک سے نازک کا م بھی بجل سے ہوتے ہیں' مگر ہر مقام پر بجلی کا اندازِ ظہور مقام کی نوعیّت کے مطابق ہوتا ہے۔ تمام ہوی (Heavy) اور نازک سے نازک کاموں میں بجل اکائی کی صورت میں موجود ہے اِسے ہی وحدت الوجود کہتے ہیں۔ گویا۔ ذرہ ذرہ میں بے خدائی دیکھو ہر بُت میں بے شانِ کبریائی دیکھو اعداد تمام مخلف ہیں باہم ہر ایک میں ہے مگر اکائی دیکھو (امحد حيدرآيا دڭ) جس طرح اعداد میں اختلاف کے با وصف اِکائی موجود بے اِسی طرح تعیّنات کے اختلاف صورت داحوال کے باوجود ذات ِ مطلق کی اِ کائی اُن میں پائی جاتی ا ان جس موجوديت قائم بنديدكد مار موجودات ايك بين - (Electricity) ایک توانائی (Energy) کانام ہے اِس کا اپنا کوئی رنگ نہیں' بایں ہمہاگر دس ہزار مختلف رنگوں کے قمقے (بلب) لگا دیئے جائیں' توجس بلب (Bulb) کا جورنگ بے اسے بلی کے سبب اینے رنگ کی نمود کا موقع مل جاتا ہے۔ اب بیکہنا کہ بجلی دس ہزار مقموں کے مختلف رنگوں میں موجود ہے توبالکل درست ہوگا' مگر بیکہنا کہ بجل کے بھی اِتنے ہی رنگ ہیں' جینے فمقموں کی صورت میں نظر آرہے ہیں' تو پیچض حماقت اور خام خیالی ہوگی' البتہ بیدرست ہے کہ بحل ہر رنگ کے پیکر میں رنگی ہوئی ضر ورنظر آتی ہے یعنی بلی کارنگ بھی وہی نظر آتا ہے جو فمقم كاب مكر حقيقت ميں ابيانہيں 'اب سی قمقے کو بجلی محض اِس لیے نہیں کہا جاسکتا کہ بجلی اُس کے رنگ میں رنگی جا چکی ہے اِس لیے کہ وہ تو قمقمے کا اپنارنگ ہے' بجلی کا نہیں۔ کیونکہ دہ (بجل) تو ہے ہی بے رنگ۔جس طرح بجل ہزاروں رنگ کے فمقموں میں کارفر ما ہوتے ہوئے بے رنگ کی بے رنگ ہے اور اِس پرکسی رنگ کا اطلاق نہیں کیا جاسکتا' اِسی طرح کا سَنات کا ہرتعتین قمقموں کی طرح اینا اینا ایک رنگ رکھتا ہے اور ہرتعتین کے رنگ کی وجہ نمود ذاتِ مطلق کی بے رنگی ہے جیسا کہ ابھی بجل کی مثال سے سمجھایا گیا۔ اب ہر فمقمے کو بجلی کا تعتین یا اُس کی جائے ظہور (مظہر ) سبحضے کے بچائے اُسے بجل کا نام دینااور یہ کہنا کہ بلب اور بجلی ایک ہی چیز ہیں' کیونکہ بحل اِن میں موجود ہے۔غلطِ محض ہوگا۔ اِسی طرح جب یہ کہا جاتا ہے کہ کا سُنات جو تعیّنات کی حیثیت رکھتی ہےاوراُس کے ہرتعتین (چیز ) پرا پناا پناایک رنگ ہےاوراُس رنگ کی وجہ نمود واظہار بجلی کی طرح ذات باری ہے تو اِس کا بیہ ای طرح اُس ایک سے پہلے کوئی نہیں اُس کا وجود علم ہند سہ کے (1) کی طرح ہے۔جس سے پہلے کوئی ہند سہ اور عدد نہیں۔ اگر (1) کا ہند سہ اپنے ماقبل کے نہ ہونے کے باوصف(1) ہو سکتا ہے تو خالق کا سُات کے ایک ہونے میں کیونکر شک ہو سکتا ہے اور اُس کے لیے کسی بنانے والے کا پہلے ہونا کیوں ضروری سمجھا جائے؟

## www.faiz-e-nisbat.weebly.com

ہے۔ مثلاً علم الاعداد کے مطابق 2 مجموعہ ہے 1 +1 کا اور 3 مجموعہ ہے 1+1+1 کا- قس علیٰ هذا-اکائی ہر عدد میں موجود ہے اور (1) خود کوئی عدد نہیں کیونکہ عدد حاشیتین کے مجموعے کو کہتے ہیں۔ جیسے 2 کا ایک حاشیہ 1 ہے اور دُوسراحاشيه 3-(1)اور 3 كامجموعه (4)اور 4 كانصف 2 موتاب علم الاعداد کی رُوب (1) پر لفظِ عدد کا اطلاق درست نہیں' کیونکہ عدد کے لیے حاشیتین کا مونا ضرورى ب اور چرعلم مندسه <u>مطابق الواحد</u> نصف الاثنين لعنى ایک دوک آ د ھے کو کہتے ہیں ٰلہٰ دا ذات ِباری کا وجودایک اکائی ہے عد دنہیں کیونکہ اکائی کے لیے حاشیتین کا ہونا ضروری نہیں اور نہ ہی وہ دو کا آدھا ہوتی ہے اگر خدا کوعدد مانا جائے تو تعریفِ عدد کے مطابق سے بھی تسلیم کرنا پڑے گا کہ اُس سے یہلے بھی کوئی حاشیہ ہے۔ اور بعد میں بھی۔ حالانکہ وہی اوّل ہے اور وہی آخر۔ حضرت علی کرّم اللّٰدوجہ ہے کسی مُلحد نے سوال کیا تھا کہ جس طرح ہر چیز کے لیے ایک جاعل (بنانے والے) کا وجود ضروری ہے اسی طرح تم سب کے خدا کا بنانے والابھی ضروری ہے۔ آپ بیفر مائیں کہ اللہ اگر ہے اور اُس نے سب کچھ بنایا ہے تو پھرا س کا بنانے والاکون ہے اور اگر وہ ایک ہے تو اُس سے پہلے کون تھا' جس نے اُس کی تخلیق کی۔ آپ نے فرمایا: ایک دو تین گنو! اُس نے آٹھ دس تک گنتی کرڈالی، آپ نے فرمایا! اب اُلٹی گنتی کرو۔ جب وہ اُلٹی <sup>گ</sup>نتی کرتے ہوئے ایک (1) پر پنجا تو رُک گیا۔ آپ نے فرمایا: خاموش کیوں ہو گئے؟ ایک سے پہلے بھی گنواوہ کہنے لگا کہ ایک ہے پہلے تو کوئی ہندسہ ، پہیں 'جے گنا جائے۔فر مایا تو حید عربی زبان کا لفظ ہے اور باب یفعیل کا مصدر ہے اور اِس کے معنی ایک کرنا کے ہیں۔ کیامد عیانِ تو حید نے خدا کوایک کیا' وہ اِس سے پہلے ایک نہیں تھا؟ بحداللہ مفہوم توحید پر ہمارا ایمان ہے اور توحید ہی اساسِ اسلام ہے گرمعنی سمجھ بغیر تو حید تو حید کی رٹ لگائے رکھنے سے کیا فائدہ؟ لفظِ تو حید کا ماد ہُ اشتقاق وحدت ہے جس سے داحد شتق ہے ادر اِس کے معنی (ایک) کے ہوتے ہیں۔ علم الاعداداور بیاضی دانوں کے مطابق داحد نصف الاثنین کو کہتے ہیں کیے دو کے آ دیھے کوایک کہا جاتا ہے اگر داحد کے یہی معنی لیے جائیں' تو پھریہ بھی تسلیم کرنا یڑے گا کہ نعوذ باللہ خدا دوکا آ دھائے حالانکہ بیعنی مفہوم توحید کے سراسر منافی ہےادرکوئی موجد بیاعتقاد نہیں رکھنا' در نہ دہ کا فرقر ارپائے گا۔ واحدكي تين اقسام واحدِ عددیٰ واحدِ جنسیٰ واحدِ نوعی (1) واحدِ عددی: علم الاعدادادر یاضی و ہندسہ کے ماہرین کے زدیک الواحدُ نصف الاثين ہے۔ یعنی ایک دو کے آ دھے کو کہتے ہیں۔ (2) واحد جنسی: علماء منطق اور ماہرین معقولات کے نزدیک داحد جنسی کی تعريف بير ہے کہ دہ اپن جنس کے لحاظ سے ايک ہو جیسے حيوان ايک جنس ہے اور جسم نامی ایک جنس ہے۔ مثلاً شیر حیوان ہے مگر اپنی خاص جنس کے اعتبار سے داحد ہے اسی طرح بیل بھی داھد جنسی ہے ۔ ان سب میں حیوانتیت مشترک ہے ، لہٰذا واحد جنسی کے اعتبار سے شیر اور بیل ایک جنس کے ہیں کیعنی حیوان ہیں۔

مُوحّدين اوردعويُ توحيد توحید باری کا زبان سے اقرار اور پھر دل سے اُس کی تصدیق کرنا بلا شبہ ایمان کی اساسی شرط ہے۔ اِسی طرح تو حید کے حقیقی مفہوم سے نا آشناذ ہنوں کو آشنا کر نایقیناً ایک عظیم دینی خدمت ادر تبلیخ اسلام کا فریضهٔ اوّلین ہے۔ کیونکہ بیسٹٹ اللّداور پھر ستّت انبیاء دادلیائے امّت بھی ہے مگر انسوس اِس بات کا ہے کہ آج کل مبلغين نغير اسلامى ممالك مين إس قدر سركر متبليخ نهين جس قدر وه اسلامى ممالک کے سادہ لوح عوام کے سر پر سوار نظر آتے ہیں۔ تاریخ گواہ ہے کہ ادلیائے امّت نے غیر مسلم اقوام کوجس مُسنِ اخلاق اور مُسنِ کردار ہے دین حق کا پرستار بنایا ادرائنہیں مفہو م تو حید ہے آگاہ کیا' اُس کی نظیر اِس فتو ی بازی کے دَور میں نہیں ملتی۔مسلمان تو مسلمان أنہوں نے مشرکین کے لیے بھی جتی المقد درا یے الفاظ کے استعال سے اجتناب کیا'جن میں اُن کی دل آزاری ودل شکنی کا احمال ہو۔ یہی وجہ ہے کہ تاریخ اسلام کے اوراق میں اولیائے امت کی اِن مساعی جمیلہ کے سُنہری نقوش ستاروں کی طرح جگمگار ہے ہیں۔لفظ تو حید کی رٹ لگانے اور ایک اچھے بھلے سلمان پرمُشرک یا کافر ہونے کافتو می داغنے سے پہلے ایسے نام نہاد مدّ عیانِ توحید کو ذرااینے گریبان میں ضرور جھا تک لینا حامیئے کہ وہ خود لفظِ توحید کے مفہوم اور اُس کی ماہتیت سے آشنا بھی ہیں کہ نہیں؟ مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ہم بچھ دیرلفظ تو حید کوزیر بحث لا کریہ بچھنے کی کوشش کریں کہ بیکس زبان کا لفظ ہے؟ اِس کے لغوی معنی کیا بنتے ہیں اور اِس کے کون سے معنی توحید خالص کے قریب تر ہیں؟

| معنٰی نہیں کہ دوسرے کے اعتبار ہے اُس میں مفہوم وحدت آئے ٰ لہٰذا ہمارا یہ                                                                                       |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ایمان اور عقیدہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نہ واحدِ عددی ہے ، نہ واحدِ جنسی ہے اور نہ                                                                                   |  |
| واحدِنوعی ہے ، بلکہ وہ واحدِ حقیقی ہے اور اُس کی ذات ازل ہی سے وحدتِ ذاتی سے                                                                                   |  |
| متّصف ہے اور ہوشم کے اشتراک اشتباہ ،مماثلت ٗ تعدّ دُ تکثّر ' تجزّ ی حُلُول                                                                                     |  |
| امکان' حُدوث' ترکیب'تحلیل اور تبعیض سے پاک ہے۔شاید میرزا ہیدلؓ نے                                                                                              |  |
| ایس مقام پراعتراف عجز کرتے ہوئے کہاتھا۔                                                                                                                        |  |
| بید آرو <b>جرازتوبه صد مرحله دُوراست 🔹 خاموش! که آوارهٔ و جمند بیا</b> ل ما <sup>نی</sup>                                                                      |  |
| بہرحال بیہ بحث اِس لیے طُول پکڑ گئی کہ مدّعیانِ تو حید جن لوگوں پر شرک                                                                                         |  |
| کے فتوے داغتے اور اُنہیں بار بارتو حید کی طرف دعوت دیتے ہیں' جمہ اللّٰہ اُنہیں                                                                                 |  |
| تو حید کے لُغویٰ اصطلاحی اور شرعی معنٰی آتے ہیں۔ہم تعیّنات اور مظاہر کی بات                                                                                    |  |
| کررہے بتھے لہٰذااپنے موضوع کی طرف لوٹتے ہیں۔                                                                                                                   |  |
| خلاصة كلام بيركه اصنام يااچقے بُر بےلوگ سب تعتين كا درجہ رکھتے ہيں' جن ميں                                                                                     |  |
| اُس کی دحدت اور بے رنگی کارفر ما ہے اِس کارفر مائی سے اُس کی ذات میں کوئی                                                                                      |  |
| نقص لا زمنہیں آتا۔ بعض کم فہم ہیہ کہتے سُنے گئے کہ اگر تصوّف کے مطابق اللہ تعالی                                                                               |  |
| ،<br>ا ہرجگہاور ہر مقام میں جلوہ فرما ہےتو کیا بول د براز اور گندے مقامات میں بھی دہی                                                                          |  |
| موجود ہۓ بیاُن کی نافنہی ادر کم علمی کی دلیل ہے وہ پنہیں سمجھ سکے کہ جب آ فتاب                                                                                 |  |
| طلوع ہوتا ہے تو اُس کی کرنیں' مساجداور دیگر مقاماتِ مقدّ سہ پربھی پڑتی ہیں اور                                                                                 |  |
| ۔ : (ترجمہ)اے بیدل! حمد کی راہ تھو سے سینکڑ دن مراحل کی مسافت پر ہے انہذا تُو سکوت اختیار کر کہ اِس سلسلے<br>میں تمام بیانات دہم وگمان کی دادی میں سرگشتہ ہیں۔ |  |

(3) واحدِ نوعى: جوايني نوع كى جهت سے ايك ہو جیسے حيوان كى كئى نوعيں ہيں کوئی حیوان صابل این کوئی حیوان مفترس ساجه اورکوئی حیوان ناطق انسان چونکہ حیوانِ ناطق بڑاس حیثیت سے دہاین نوع کا فرد کہلائے گا' گھوڑ بے کو جب واحدِ جنس کہیں گے تو اُس میں شیراور بیل دغیرہ شامل نہیں ہوں گے' کیونکہ گھوڑ ا اگرچہ حیوانتیت میں دوسرے حیوانات کے ساتھ مشترک ہے' مگر وہ اینی نوع کے اعتبارے الگ حیثیت رکھتا ہے اس لیے وہ این نوع کا فر دکہلائے گا۔ کہنے کا مقصد بیرے کہ مذکورہ بالاتعریفات سے مطابق اگرکوئی موحّد خدا کو واحدِ عددی مانے تو مشرک ہوگا' اِس کیے کہ اُس نے واحدِ عددی کی مذکورہ بالا تعریف کے مطابق خدا کو دوکا آ دھانشلیم کیا اور اُس (خدا) میں دو کے اعتبار سے وحدت کامفہوم آیا۔ادرا گرخدا کو داحدِ جنسی مانے گا تو مُشرک ہوگا 'اِس لیے کہ اِس میں اشتراک جنس ضروری ہے اور اللہ تعالٰی اشتراک جنس سے یاک ہے۔اور اگر خدا کو داحد نوعی مانے تو بھی مُشرک ہوگا' کیونکہ نوع کے لیے افراد کا ہونا ضروری ہے ٰاب دیکھنا ہیہ ہے کہ خدا کوکون ساداحد مانا جائے اِس لیے کہ مذکورہ بالاتعریفات کے مطابق اُسے واحدِ عددی ٔ داحدِ جنسی اور داحدِ نوعی ماننے سے تو شرک لازم آتا ب ُلہذا بیشلیم کرنا پڑے گا کہ ہم خدا کودہ داحد مانتے ہیں' جے قر آن مجید نے بیان فرمايا قُل هُوَ اللهُ أَحَدٌ اور إلَهْكُمُ إلهُ وَاحِدٌ الله تعالى كواحد مون كريد

<sup>له</sup>: جنهنان والاجانور

۲ : چیر نے بھاڑ نے دالا جانور ۳. : ان اصطلاحات کی تفصیل معقولات کی کتابوں میں دیکھی جائکتی ہے۔

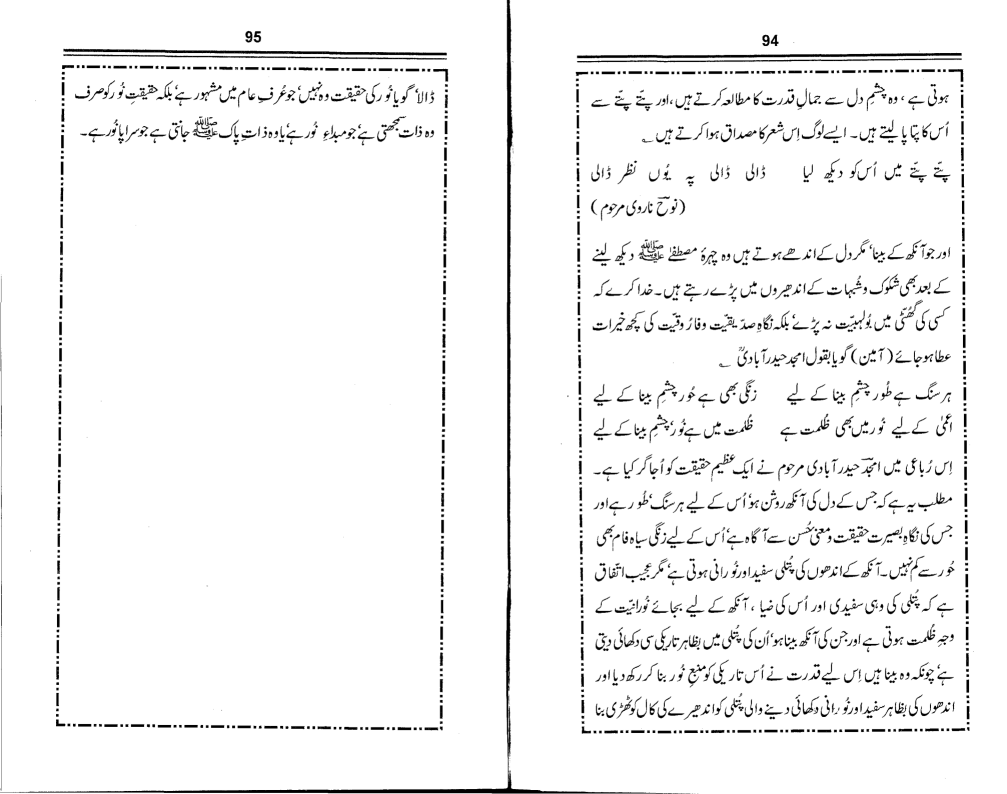
| 87                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 86                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| شتر کا مطلب ہیہ ہے کدائ کے ٹھن کی بہار کے مناظر چان دول دونو کو تا ز ہر کھتے<br>ہیں نیتا زگی صورت پر مرشخ دالوں کے لیے رنگ کی صورت میں ہوتی جا ان کی<br>کمنر نگاہ صرف بام رنگ تک ہی جا سمتی ہے اور دہ ان طرح اسیر دام رنگ ہو کر رہ<br>جاتے ہیں گر کوئی دہ کہ رنگ کی عرضاتی ہوتے ہیں۔ یہ مرتبہ عاشقان ذات کا ہے۔<br>کا دفر ما ثان ب رنگ کے مشاق ہوتے ہیں۔ یہ مرتبہ عاشقان ذات کا ہے۔<br>رنگ نظر آتا ہے جب کہ یو نوعی میں دو درصف ہیں ایک رنگ اور دوسرا یو<br>رنگ پر مرتے ہیں اور یو جنول میں دو درصف ہیں ایک رنگ اور دوسرا یو<br>رنگ پر مرتے ہیں اور یو جنول میں پنہاں ہوتی ہو معنی کی حیقیت رکھتی ہے<br>کہ یو کر معنی کی کہ موت کی معنی میں دو درصف ہیں ایک رنگ اور دوسرا یو<br>مرتک پر مرتے ہیں اور یو جنوبی میوں پنہاں ہوتی ہو دہ معنی کی حیقیت رکھتی ہے<br>ہو کہ معنی کی گو مل ہوں پو سے بہاں ہوتی ہو معنی کی حیقیت رکھتی ہے<br>ہو کہ معنی پر مارت میں اور کہ دوس کی جان ہو تو ہیں اور کہ ہوں کے میں اور کہ ہوں کی رکھ ہوں کہ ہوتی ہوں<br>ہو کہ معنی کی معان کہ ہو تے ہیں گو کہ کہ کہ معرف کی میں معاہر میں کہ معان کہ رکھتی ہوں<br>ہو معنی پر جان دیا کرتے ہیں ۔ ارشا دیا ری تعانی کی گی بیو ہو کی طاہ اور کہ رک کہ ہوں<br>ہو معنی پر جان دیا کرتے ہیں۔ ارشا دیاری تعالی کی گی بیو ہو کی میں میں اور کی ہوں کہ میں معرف کے ہوں<br>مطابق برات ایک نیا جلوہ اور ایک نیا اندا نے طبع کر کو میں میں میں کر ہو ہو کہ کہ کی ہوں میں ہو ہو ہو کی ہوں<br>ہو کو معنی نے میں ۔ اور ایک نیا اندا نے طبع کر کار فر ما ہے بقول عال مدا تو لی کے<br>ہو کہ میں تو تعلی کی اصطلاح وجود میں آئی وہ دی ارباب بسیرت سے<br>اندا کر سے شری کی چشم ماطن پڑ میں میں میں میں میں میں دوس میں | گدگی کے ڈیروں پر یھی تو کیا سورج کی شعائیں گندگی کے ڈیروں پر پڑنے<br>سے ناپاک اور پلید کہلا تی جائتی ہیں؟ ہر گر نہیں۔ اگر شعاع آ قاب اور اُس کی<br>پر پڑنے کے باوجود پلید نہیں ہو سکتی تو کیا وہ ذات جس نے آ قاب اور اُس کی<br>متمازت و شعاع کو تخلیق فرمایا اپنے اچھے کر سے تعتینات پر جلوہ فرمانی کے باوصف<br>میں ذات کا ظہر صرور ہے گر اُسے اُس دنگ کا اسیر نہیں کہا جا سکتا اور نہ ہی اُس<br>میں ذات کا ظہر صرور ہے گر اُسے اُس دنگ کا اسیر نہیں کہا جا سکتا اور نہ ہی اُس<br>میں ذات کا ظہر صرور ہے گر اُسے اُس دنگ کا اسیر نہیں کہا جا سکتا اور نہ ہی اُس<br>میں خلہور کے باوجود اُس کی شان ہے رنگی پر ستور قائم ہے جیسا کہ مخلف<br>میں ظہر کے باوجود اُس کی شان ہے رنگی پر ستور قائم ہے جیسا کہ مخلف<br>میں ظہر کے باوجود اُس کی شان ہے رنگی پر ستور قائم ہے جیسا کہ مخلف<br>اظار دامثال ہے سمجانے کا کوشش کی گئی ہے۔<br>ہر کہا می شکری انجمع ساخت اند<br>ہر کہا می شکری انجمع ساخت اند<br>ہر کہا می شکری اُس کے ماخت اند<br>ہر اور اُس دمک موجود شان ہو رنگی کا طرف متوجہ نہیں ہوتے۔ ہر محال ذاتے مطلق<br>نظار دامثال نے محمانے کا کوش کی گئی ہے۔<br>کے بلان وطلح پر منٹے دالوں کے لیے اسباب ظاہر میتی فرماتے ، وہاں اشیاء<br>کے بلان و معنی کے دلدادگان کے لیے ہیں سامان دارتگی فراہم کے ایک مارت<br>نہا ہو عالم بخسنش دل و جاں تازہ می دارد<br>مراتے ہیں۔<br>ہر کی اصحاب صورت را ہہ اُو ارباب معنی را |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

88 89 مرحوم نے ایسے ارباب کمال اوراہل نظر کی وسعت قلب ونگاہ کے لیے کہا تھا۔ ذات باری رِدائے تعتینات میں مستور ہے ہر لخطہ شان ٹسن بدلتی رہی جگر (6) نگل کر وہ بردے سے باہر جو آیا' تعیّن کی جادر میں خود کو چھیایا ہر آن اک جہان دگر دیکھتے رہے کچھ اِس شان سے اپنا جلوہ دکھایا<sup>،</sup> سمجھ جس کی اب تک نہیں آرہی ہے مطلب بہ ہے کہ ذات باری جو پہلے کُنْتُ کَنْدَ المَحْفِيّاً کے بردے میں تھی 9, جب اُعُرَف کے منتا کے تحت خلاہ رہوئی۔ اگر چہ اُس کا پیاندا نِظْہُور دَخْفیاً کی نسبت درخاند اگریس است یک حرف بس است. تو ظهور تها، مكر تعتيات كي حادر مين خود كو چھياليا، كويا مُشتا قان جمال عجيب صورت حال سے دو جار ہو گئے کہ ذات ظہور فرما بھی ہے اور پھر یردہ تعتین بھی اوڑ ھے ہوئے ہے س مس خسن سے جلووں میں چھیائے ہیں وہ خود کو یردہ ہے کہ سر تا بقدم چھوڑ دیا ہے گویا جلوہ فرما ہونے کے باوجودبھی اپنے ڈسن کے جلووں میں مستور ہے اِس کیفتیت کواُستادداغ دہلو کؓ نے یُوں بیان کیا ہے۔ خوب بردہ ہے کہ چکمن سے لگے بیٹھے ہیں صاف چھیتے بھی نہیں' سامنے آتے بھی نہیں بہرحال جس انداز میں بھی ذات نےظہورفر مایا' ظہورتو ہے' مگراب سمجھ میں نہ آنے والی بات سے سے کہ پیکس شان کی جلوہ فرمائی ہے کہ تعتین میں ہوتے ہوئے خودتعتین بھی اُس کے ظہور کے شعور وادراک کے لیے دست بڈ عاہے۔ تعتین جس میں خود قائل بھی شامل ہے یہ تومحسوس کررہا ہے کہ مجھ میں کوئی ذات

| 91                                                                                             | 3<br>                           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
|                                                                                                |                                 |
| حقائق الاشياء                                                                                  | ) کیاتھی اِس کا<br>بےواضح ارشاد |
| (7) یہ دُنیا ہی مُعْظیٰ بیہ فردوںِ اعلیٰ بیر تحتُ الثَّرٰ ی اور بیہ عرشِ مُعلَّیٰ              |                                 |
| بچشمِ بصیرت ہراک چیز کی تم حقیقت جو پوچھوتو سب کچھودہی ہے                                      |                                 |
| مطلب بیرکہ دُنیا دُغْقیٰ کےعلاوہ تحتُ القرّٰ ی سے حرَّثِ معلّیٰ تک سارے موجودات                |                                 |
| پہلے عدم کے اندھیروں میں تھٰ مگر جب اُن پر ذات کا آفتاب حقیقت چرکا' تو                         |                                 |
| اشیاءِ معدد مه موجود نظراً نے لگ گئیں' گویا اِس پوری کا مُنات میں حقائقُ الاشیاء               | <u>ِ</u> قارئين کرر ہا          |
| صرف اور صرف اُس کی حقیقتِ رُقْلہ میں مُضمر ہیں' بظاہر جو چیز کُنٹی ہی دُور ہو'                 | İ                               |
| مگراللہ تعالیٰ کے لیے اِس قُر ب و بُعد کی کوئی حقیقت نہیں اِس لیے کہ اِن                       | لنكهيا                          |
| اعتبارات کا تعلّق تو مخلوق سے ہے نہ کہ خالق سے ۔ جب ہر چیز کی حقیقت وہی                        |                                 |
| ہے تو حقیقت کے لیے دُور ونزد یک کیا معنیٰ رکھتے ہیں' چنانچہ ارشاد ہؤا :                        | لنكهيا                          |
| وَهُوَ مَعَكُمُ اَيْنَ مَاكُنْتُهُ لَهِ ثَم جَهالَ بَعْم رَجوده <i>ت</i> بهار ب <i>ساتھ ہے</i> | لنكهيا                          |
| یا جلوۂ ذات ہے شُعائِ خُورشید 🛛 یا نَقْشِ صفات ہے شُعائِ خُورشید                               | لنكهيا المسلح                   |
| ہر حال میں ہے شانِ مُعتیت ثابت سن خور شید کے ساتھ ہے شُعاعِ خور شید                            |                                 |
| يالچر                                                                                          |                                 |
| حُسنِ مُطلق مقيّدِ طُور نہيں خورشيد کا عالم ميں کہاں نُورنہيں                                  |                                 |
| مخلوق سے پچھا لگ نہیں ہےخالق سمعنی کا وبُود لفظ سے دُور نہیں                                   |                                 |
| وجود کا اطلاق تو صرف اُسی کی ایک ہستی پر ہوسکتا ہے۔ باقی جو کچھ ہے وہ                          |                                 |
| -: القر <i>ا</i> ن <b>57</b> : 4                                                               |                                 |
|                                                                                                | b                               |

ظہورفر ما ہے' مگر اِس کے بعد بیرکہ وہ جلوہ کیا تھا اور شانِ جلوہ گری َكْمَ مَنْ يَانَبِيل چِلْنَا وَنَحْنُ أَقُرَبُ اِلَيْهِ مِنُ حَبُلِ الُوَرِيُدِ<sup>لِ</sup> -کے باوصف ہرتعتین محوِ حیرتِ جلوہ ہے۔ بقولِ علّا مہ سیماب مرحوم ۔ س نُحوث لدّت ديدار نظر آتے ہيں آئے پُشت بدیوار نظر آتے ہیں موضوع کی مناسبت سے مجھے اپنا ایک پنجابی چوبر گہ یادآ گیا' جے نڈرِ ہُوں۔ اُلف أج میرے شہر دل فِتحوں نواں راہی عجیب اِک آ نہیں سی جان چھان پر کی دَسّاں کیہ کیہ دَس کے ناز و ادا<sup>(</sup> اوہدی طرزِ خرام دی شان نہ پُچھ' پیر دَب کے مثلِ صبا <sup>(</sup> پتا لگ نہیں سکیا نقیر ہُن تک ہندہ گنگھیا کہ آپ خدا <sup>2</sup>: القران 50 : 16

92 93 ہست نما نیست ہے۔ موجودات کی کثرت تو محض صفاتی ہے یا اعتباری۔ تنزل ذاي مطلق زمان ومکان کی نیرنگیاں اور بُوقلمونی' حیاتِ مُستعار کی انجمن آرائیاں' بیرسب کچھ أسى ايك رُوحٍ كُل كى جلوه فرمائيان بير \_ ورنه بقولِ راقم الحروف \_ (8) یہ تنزّ ل کیا ذات مُطلق نے جس دم تو ہرشکل میں ہو گئی ہے جسم یہ دکش ادائیں' یہ زنگیں نظارے اُسی کارگر کی بیہ کاریگری ہے تمہارے دم سے ہے میرا وجوڈ میری نمود شعر کا مطلب ہے ہے کہ ذات مطلق نے جب مخلوق کو اپنی دولت عرفان سے تمہارا جلوہ نہ ہوتا تو میں کہاں ہوتا مالا مال کرنے کے لیے تنزّل فرمایا ، تونیتجناً مختلف اشکال و صُوّر میں تشکّل ہوگئی۔ یہاں لفظ مجسّم کے لُغوی معنی مرادنہیں اس لیے کہ ذات باری جسّم سے پاک ومنزہ ے۔ لہٰذا مجسّم بہ عنی متشکّل ہوگا' جو درست ہے۔ کویا ظاہر تو ہر شکل میں ہو گئ ے۔ اِس لیے مُتشکّل بھی کہہ سکتے ہیں۔ ویسے لفظ جسم کے حضرت خواجہ غلام فریگر نے اپنے کلام میں اِسی طرح استعال کیا۔فرماتے ہیں۔ مینڈا جسم وی تُوں ، مینڈا رُوح وی تُوں مينڈا قلب وى تُول ، جند جان وى تُول مگر اِس سے اُن کی مُر ادوہی ہے جوجتہم کےلفظ سے ہے۔ یعنی متشکّل کے معنوں میں' در نہ تو ذات جسم میں مجسّم نہیں ہو سکتی۔ مناظرِ فطرت ادر نگارِ تعتین کی بیددکش ادائیں ٔ چال ڈ ھال ٰ لب دلہجدا در ہرموجود کے سینے میں ایک دھڑ کتا ہؤ ادل ٔ سیسب کچھاُسی صنّاع اور کارگر کی کار گیری کاظہور ہے۔ بقول شخ سعد گ برگ درختان سبز در نظر ہوشیار مروَرَق دفتریت معرفت کردگار ، موشیار اور باخبرانسان کی نظر میں سبز درختوں کا ہر پتہ ذات ِباری تعالٰی کی معرفت کی ایک کھلی کتاب بے یعنی جن لوگوں کے پاس بصارت سے زیادہ دوات بصیرت



نہیں چند صورتوں میں متشکل کرتا ہے تو تلاظم بیا ہوجا تا ہے۔ کفتم از کثرت و دحدت نخخ گوئ برمز گفت موج و کف و گرداب بهانا دریا ست چنانچہ یانی وسطِ سمندر سے لے کر ساحل تک موجوں کی صورت اختیار کر کے صف بہصف ہوکراہلِ ساحل کواپناڈ وسرا رُوپ دکھانے کے لیے چل پڑتا ہے۔ ہُوا جو ہم نفُسِ قطرہ ہو گئی دم بھر حباب نے بھی خودی کا مزا اُٹھا ہی لیا (أكبراليه آياديٌ) ذات بحت کی مثال یانی یا سمندر کی سمجھ کیجئے۔امواج ٔ حباب اور گرداب کوتجلّیات اورجلوؤں کا نام دے دیجئے اور ساحل یا ایل ساحل کو چشم تماشا فرض کر لیجئے۔ بالکل اسی طرح ذات بحت نے این تجلیات کی نمائش کے لیے مخلوق کو پیدا کیا اور أس کی تجلیات امواج ، گرداب اور حباب کی طرح مختلف اشکال دِصُوّ رمین ظاہر ہوئیں۔لفظِ تلاظم سے مجھےایک صوفی بزرگ مولنا سحابی استر آبا دگ کی رُباعی یاد آئی فرماتے ہیں۔ غافل بگمال که دشمن است ایں یا دُوست عالم بخروشٍ لا الله إلَّا مُو ست نُعس بپندارد که این کشا کش با اوست دريا بوجودِ خويش موج دارد مطلب ہید کہ ساری کا مُنات لا اللہ الا صور کے ذکر میں مشغول ہے۔ بمصداق آيَرَ كَيه قَانَ مِّنْ شَىءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمدِ م وَلَكِنُ لَّا تَفْقَهُونَ

ذ وقِ نمو دِذاتِ بحت وجبرخلیق کا بُنات ہے بنی گرچہ خود ہی وجو دِ دو عالم' حقیقت مگر پھر حقیقت رہی ہے شعر کامفہوم ہیہ ہے کہ جب ذاتِ بحت اپنے جلوؤں کی نمود دنمائش کی مُشتاق ہوئی تو ہو يت محصد ي مندر ميں ايك تلاظم رونما ہوا۔ إس كامطلب بد ہے كم ہو يت محصد ذاتِ بحت یا مطلق یا مقام ہُو کے الفاظ ذات کے اُس مرتبہ کے لیے استعال ہوتے ہیں' جہاں اُس پرکسی اسمِ ذاتی وصفاتی کا اطلاق نہیں کیا جا سکتا' جیسا کہ پہلے مذکور ہؤا۔ الحاصل جب مقامِ ہُویت اور ذاتِ بحت نے این حقیقت پر برقرارر بتے ہوئے وجود منبسط میں تحلّی فرمائی ، جس سے ذات بحت وراء الوڑی ہے اور تجلّیات میں مُشتاق جلوہ آرائی ہو کی تو ہو تیت کا سمندر کثرتِ جلوہ اور بہوم تجلّیات کے باعث تلاطم آباد بن گیااور پر تلاً طم اِس لیے بیاہوًا کہ ذات نے اپنے حقیقی مرتبہ سے ننز ل فرما کر دوسرے اشکال وصوّر میں اپنی تجلّیات وانوار کو بکھیر نا تھا۔ خلاہر ہے کہ کسی دوسری شکل میں متشکّل ہونے کے دقت ہیجان و تلاطم ضرور بپدا ہوتا ہے جس طرح سمندر تلاظم کی کیفیّات سے دوجا رر ہتا ہے وہ صرف إس ليے كدا كيه تو أس كا اپناوجود ہى تلاَظم كامقتضى ہےاور دوسرا سير كه جب وہ گرداب ٔ حباب اورامواج کی صورت اختیار کر کے اپنی عینیت کوجس کی کوئی شکل

٭: وہوجوڈ جو تمام موجودات پر حادث ہے آیتِ کریمہ اَلآ اِنَّـهٔ بِکُلِّ شَنِّیٌّ مَّحِیطٌ (سُو اِبِ شَک اللَّه ہر چِزِکو گھرے ہوئے ہے) سے میں فہوم اشار تأسنتا دہوتا ہے۔ (القران **کلہ : 54**)

صوفی شاعر کی مندرجہ بالا رُباعی کا خلاصہ یہ ہے کہ دوسری اشیاء کی طرح انسان کو بھی اِس بازارِ وجود میں نمائش کی خاطر بھیجا گیا' جب سب کامُرسِل ایک ہےاور إن ساری مصنوعات کا صانع ایک ہے تو صرف سی مجھ کر کہ ہم آخرایک خالق کی مخلوق ادرایک صالع کی مصنوع ہیں ہمیں ایک دوسرے سے رشتہ انتوت برقرار ركھنا چاہئے محبت كرنى جاہئے اوراپنے اپنے كريبان ميں جھا نك كرد يكھنا جاہئے كہ صانع نے ہم میں کیا کیا خصوصیّات پیدا فرمائی ہیں اور جس مصنوع کی خصوصیّات وفضائل زیادہ ہوں اُس کی تعریف دنوصیف کریں' تا کہ اگرمصنُوع کوعلم نہیں تو أساني خصوصيات كى خبر بوجائ ادر چرسب بيك آداز موكر أس مالك وخالق حقيق کی جمہ وثنا کرین جس نے اُنہیں مختلف خصوصیات صلاحتیوں اور فضائل و کمالات ے نواز کر دیگر مخلوق سے افضل وبرتر ہونے کا اعزاز بخشا ' گویا صوفیاء کے نز دیک کائنات میں مخاصمت وبیگانگی کا وجود ہی نہیں بلکہ ساری کا نُنات ایک ہی رشتهٔ افتوت و یگانگت میں بندھی ہوئی ہے۔ در جیرتم چراست نُصومت بکفر و دیں ازیک چراغ کعبه و بنت خانه روشن است بدآخرى بيان تصوّف ادرصُوفيائ كرام كى تعليمات دمشاہدات كالُبِّ لُباب ہے۔ کیا اُن کے اِس مشاہدہ وتعلیم کو غلط کہا جا سکتا ہے؟ ہر گزنہیں ۔ جولوگ اِن تشریحات وتوضیحات کے بعد بھی تصوّف کے مُنکر ومخالف رہیں یا اُس سلسلے میں شکوک وشبهات کااظهار کریں توبیہ اُن کی محض ہٹ دھرمی ہو گی اور اُن کا علاج

تَسْدِيدَهُمُ لطح مومنانددانش وفراست سے عار کی محض اِس بدگمانی میں مبتلا ہوتا ہے کہ فلاس میراددست بےاورفلاں میرادشن ۔ حالانکہ دریایا سمندر کا وجود ہی اِس بات کامقتضی ہے کہ وہ موّاج رہے یعنی سمندراپنے وجود کے سبب موجزن ہے کیکن یچارہ جنکا یہی سمجھتا ہے کہ امواج کی صورت میں سمندر کی بیسار کی شکش (تھینچا تانی) صرف أے ستانے اور يريشان كرنے كے ليے ہے ۔ حالانكه معاملہ يدنيس کیونکہ سمندر تواپنے وجودی تقاضوں کے تحت سرگرم موّاجی ہوتا ہے' اُسے شکے کے اضطراب وسکون سے کیا غرض۔ شاعر کا مطلب بیہ ہے کہ جولوگ بیا کرتے ہیں کہ اِس کا بنات میں بیسارااہتمام اضطراب صرف اُن کی خاطر ہے تو اُن کی مثال اُس تنکے کی ہے جو سمندرے پیشکایت کرے کہ تیری اس فوج امواج کی بیساری تک در وصرف مجھے بے سکون ادرخانہ بدوش رکھنے کے لیے ہےادر جو لوگ کا ئنات کے منشا بیخلیق کو شجھتے ہیں وہ نہ کسی کے دشمن ہوتے ہیں اور نہ کسی کواپنا دشمن سجھتے ہیں اور اگر اُن سے کوئی دُشتنی کرے یا آزار پہنچائے تو وہ اِے زیادہ ے زیادہ بازار وجود میں رُونما ہو جانے والا ایک اتّفاقی منتجر ، جوم یا اختلاطی حادثہ سمجھ کرع ہر چہ از دوست می رسد نیکوست' کے پیش نظر درگز رکر دیا کرتے ہیں کیونکہ دہتو اِس شعر کا مصداق ہوتے ہیں۔ نہ کی سے دشمنی ہے نہ کی سے آشائی ستدامحد دو جہاں سے مُنہ کو موڑا تیری یاد کیا لگائی ٤: القران 17 : 44

، و مانا ب اله غااب بی الر ن رون بیدل کے مصقف جناب ڈ اکٹر عبدالغن صاحب اور بدلّ به دیکر بیات نگاروں بی نظر ہے میرزا بیدل کا مذکورہ بالاشعر نہ گزرا ، ون میں انہوں نے آن سے جار سو برس قبل اپن قبر کی نایافت کا تذکرہ پیشین کوئی <u>ل</u>طور پرفر مادیا تھا۔ بهر حال ہم یہ کہنا جاتے ہیں کہ امواج ' حباب ا کف (حجاگ) اور گرداب کا اگرچہ سمندر ہی ہے تعلّق ہے گرانہیں سمندر کا نام ہیں، دیا جاسکتا اور اگر بیچاروں سمندر ہے کہیں کہ 🖕 یہ واقعہ ہے کہ جو کچھ بھی ہے تُو ہی تُو ہے یہ اور بات' کہ جو کچھ ہے تُو وہی ہم ہیں (باباذين شاهتا جيّ) یہ اِس اعتبار سے تو درست ہوگا کہ وہ چاروں بھی پانی ہی تو ہیں اور سمندر بھی پانی ہی ہے مگر اِن میں اور سمندر میں ایک بُنیا دی فرق یہ ہے کہ اِن کی ہتی وجو دِبحر کی مرہونِ کرم ہے لیعنی اِن کا وجود سمندر کے وجود سے قائم ہے جس طرح علّا مہ اقبالؓ نے فرمایا ہے ع موج ہے دریامیں اور بیرونِ دریا تچھ ہیں لے : مجعض لوگ حباب کی حاء کو پیش سے پڑھتے ہیں' جو غلط ہے۔ اِس کئے کد لفظ حباب عربی کے حَب اور الفظِ آب کا مرتب ہے عربی میں حَب کے معنی داند کے میں چوں کہ کینیکے کی میسب کذائے بڑے داند کی ہوتی ہے اِس لیے تشمیہاً اِسے حَبّاب یعنیٰ حَبِّ آب (یانی کا دانہ ) کہتے ہیں۔ اِس لیّے حباب بقتح جاء پڑھنا چاہئے۔ اِی طرح

گرداب (جمنور) اَصل میں آب گردندہ ( پجرنے دالا پانی) تھا۔اضافت مقلوبی کی صورت میں مستعمل ، توکر آب گردندہ کی بجائے گرداب بولا جانے لگا اصافت مقلوبی کی صورت میں کٹی ادرالفاط کیتے جاتے ہیں۔ مثلاً شبنم ' جو اصل میں نیم شب (رات کی طراوت) تھا، مگراضافتِ مقلوبی سے نم شب کی بجائے شبنم ہنادیا گیا۔(مصقف)

بقولِ علّا مدمر حوم یہ ہے ع تر اعلاج نظر کے سوا کچھاور نہیں حضوررسالت مآب علي الشري المرامى كي يش نظركه كُنْ فِي الدُّنْيَا كَسانَكَ غَر يُب الله (رواه البخارى) ( دُنيا مي مسافرون كى طرح زند كى بسركر) حُوفيائ كرام تواس چندروزه جهان رنگ ديو ميں ايے سُبک سارانداور نيازمنداند اندازِ حیات کے مُلغ میں کہ اِس عالم خاک ہے گزرتے ہوئے نقش یا کا بوجھ بھی إس پر نه چھوڑ اجائے ۔ پُتال ز دہر سُبکسار بایدت رفتن که بارِنقشِ قدم بهم بخاک نه گزاری بر (بَیَدَلٌ) اِسی مضمون کوایک اور جگہ میر زابید لؓ نے نہایت ہی بلیغ ولطیف پیرائے میں بیان فرمایا ہے کہ ہمارے مرنے کے بعد ہمارا نثان کیے باقی رہ سکتا ہے اِس کیے کہ موج کا نقش یا توموج کے ساتھ ہی فنا ہوجا تاہے پیچھے نہیں رہتا۔ بعد مُردن از غبارم کیست تا یابد نشال نقشٍ یائے موج ہم با موج می باشدرواں س عالب عُمر بھر بیدلؓ کے لوحِ مزار کے متلاشی رہے مگر صحیح طور پر اُن کے مزار کا تعتین نہ ہوسکا' آخرتھک ہار کرغالب ہی کہنے کے لیے مجبور ہو گئے ۔ گریلے حضرت بیدلؓ کا خطِ لوحِ مزار اسٓد آئینۂ پردانِ معانی مانگے اي: ديکھيے: مشکوۃ شريف جلددوم' باب استحباب المال دالعر للطّاعة ' ص**450** ۲: (ترجمہ) اے مخاطب الحقیقہ ذیبا سے اِس طرح ہلکا پھلاکا ہوکر گزرما چاہئے کہ تومٹی پراپنے نقشِ قدم کا بوجھ بھی تبہ س (رجمه )و، کون ب جومیر ، مرف کے بعد میر ی قبر کانشان پا سکے معین نہیں پاسکتا ۔ اِس کیے کہ موت کانقش پا موج کے ساتھ ہی روانہ ہوجا تاہے۔

ترجمہ: تمام کا ئنات اُس کے جلودں کی بہار ہے اِس اعتبار سے جس کی نگاہ جہاں یر رہی ہے۔درحقیقت نگار حقیقت کے رُخ پر ہے۔ اِس کیے کہ دراصل کا سات کا قبلئەنگاەدىى ہے۔ جبیا کہ ہم نے مختلف نظائر وامثال سے بیدامر ثابت کرنے کی کوشش کی ہے کہ انسان اِس وسيع وعريض کا سَنات ميں ديگر مظاہر قدرت کی طرح ايک ايسامظہر ہے جس کی مظہریت دیگرتمام مظاہر کی مظہریت کی نسبت مہتم بالشّان ادراکمل وارفع بأكر بالفرض انسان مظاہر میں سے سی مظہر کی طرف متوجّہ اور راغب ہوتا ہے تو عجیب بات ہے کہ وہ مظہر جس کی طرف انسان راغب ہوتا ہے وہ انسان کی جانب متوجة مونے کے بجائے اُس ذات کی طرف راغب اور متوجة نظر آتا ہے جس نے اُسے اپنا مظہر بنانے کے اعزاز سے نوازا' گویا بیدلؓ کے نزدیک تمام مظاہر کا قبلية نگاه اور مركز النفات اينے جيسے دُوسرے مظاہر وتعتيّنات نہيں' بلکہ وہ ذات ہے جس کے خُسن کی در بردہ نیرنگیوں اور انجمن آ رائیوں نے کا ننات کی اِس حسین و جمیل محفل میں بجے ہوئے تمام مظاہر کوایک دوسرے کے لیے جاذبِ نظر اور باعثِ تشش بنار کھا ہے۔چنانچہ بیدل فرماتے ہیں ۔ جہانے نظر بررُخت دوختہ است 👘 تُو اے گل بسوئے کہ رُو کردہ ای شعر کا مطلب بیہ ہے کہا ہے پھُول!ایک دُنیانے این نظریں تیرے چہر ہُ زیبا پر جما رلی ہیں۔ ہروقت تیراچہرہ آسان کی طرف متوجہ دیکھ کراییا لگتا ہے کہ مظاہر نے تحقیح اپنامر کرِ التفات بنایا ہُوا ہے مگر تیرا قبلۂ نگاہ کسی کا نادیدہ کسن ہے۔دراصل

102 للذاكرداب خباب اورامواج كوسمندركا نامنمين دياجا سكتا البتة بيدكها جاسكتا ب کہ بدچاروں سمندر میں پیدا ہونے والی ایسی اشکال ہیں' جنہیں سمندر ہی سے تعادن حاصل بُ اگرسمندر کی حقیقت نه ہوتی تو اِن کا وجود بھی نہ ہوتا'لہٰذا اِس اعتبارے کہ بیرسب سمندر ہی ہے اُٹھنے والی چیزیں ہیں' سمندر کاعین بھی ہیں اور اِس لحاظ سے سمندر کا غیر بھی کہ سمندر سے اُٹھنے کے باوجود اِن پر سمندر کی معنویّت کا اطلاق درست نہیں' کیونکہ إن سب کے اپنے الگ الگ نام ادر اشکال ہیں جب کہ سمندر کی کوئی مخصوص شکل نہیں۔ اکثر عارفین نے اِس نازک مسلد کو سمجھانے کے لیے سمندر' اُس کی وسعت و بیکرانی اور تموج ' امواج کے مد وجزر ادر أن كى مختلف اشكال كى مثالوں كا سہارا ليا بے چنانچد لسانُ العصر سیّدا كبرالدآبادى عليه الرّحمة في بيرات بر لطيف بيرائ ميں بيان فرمائى ہے خاص طور پرمصرع ثانی میں ذو معنیین تر کیب لائے ہیں۔فرماتے ہیں ۔ نکس کی یہ معذرت ہے موجوں کے ساتھ ہم ہیں موجیں یہ کہہ رہی ہیں قدرت کے ہاتھ ہم ہیں ای طرح تعیّنات مظہر ذات ہونے کے باوجود نہذات کہلا سکتے ہیں اور نہ ہو سکتے میں اگر چەتعتنات کى تمام تر دلفرىيېال اور ہوش رُبائياں اُئ<sup>ى</sup> مِنْطلق كى مرہونِ منّت ہیں اور ساری کا ئنات کی نظریں در حقیقت اُسی کے رُخ کے جمالِ جہاں آرا کے مشاہدہ میں گلی ہوئی ہیں۔بقولِ حضرت بیدلؓ بسكه عالم ببار جلوة أوست به رُخِ أوست مركبا ست نگاه

| میں تکرار نہیں ہو یکتی' گویا ازل سے ابد تک کے ظہور میں جوّحبتی ایک بار رُونما ہوئی      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                         |
| وہ دوبارہ نہیں آئی ٰبلکہ ہر آن نئے سے نیاجلوہ اور تحقّی کا سلسلۂ ظہور جاری ہے ٗجو       |
| ابدتک قائم رہےگا۔ اِسی لیے کہا گیا۔                                                     |
| جلوۂ یار نامگرتر ہے ہر تحبّی برنگِ دیگر ہے                                              |
| مزید شمجھانے کے لیے اِس کی مثال یہ ہے کہ فرض شیجئے اگر سمندر سے                         |
| کاروانِ امواج ساحل کی طرف چکتا ہے ہرموج کے پیچےدوسری موج شانہ بشانہ                     |
| موجوددکھائی دیتی ہے' مگر جب وہ ساحل پر پہنچتی ہے' تو موج کی جوشکل ساحل پر               |
| پہنچ کرمٹ جاتی ہے وہ دوسرے کم <b>یح کو شدہ موج جیسی تو کہا سکتی ہے' مگر بعی</b> نہ وہ   |
| نہیں ہوسکتیٰ گویا ساحل پرامواج کی کروڑ وں شکلیں مٹتی ہیں اور ہر بارنٹی موج اُ کجر       |
| کر پھر سامنے آ جاتی ہے۔                                                                 |
| ہستی ہی تیری کیا ہے کہ ہو اُن کا ہمسفر                                                  |
| موجوں کا اے حباب نہ دے تُو اُبھر کے ساتھ                                                |
| (اَلْبَرالَهُ آبادِيُّ)                                                                 |
| یہ بات صرف بات شمجھانے کی حد تک مفید ہے در نہ ہمیں سیجھی معلوم ہے کہ موج                |
| کی شکل جب ساحل کے نقطۂ آخر پر پہنچ کراپنی شکل وصورت سے ہاتھ دھو پیٹھتی ہے               |
| اً تورَجْعَت اِلَى الْاصل كَطور بِروبى بِإِنْ جُو يَجْهُدُرِ بِهلِمُوج كَصورت مِي تَعَا |
| ا کوٹ کر سمندر کی طرف چلاجا تا ہے اور پھر موج کی صورت اختیار کر کے ساحل کی              |
| طرف احرام سفر باند هایتا ہے اور بیدلامتنا ہی سلسلہ اِسی طرح جاری وساری رہتا             |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                   |

بیدل اس مثال سے پیچقیقت واضح کرنا چاہتے ہیں کہ رائی ( دیکھنے والا ) اور مرئی ( دیکھا ہوا) دونومظہر ذات ہیں۔ یعنی پھُول بھی مظہر ہےاوراً ہے دیکھنے والابھی بدادر بات کدانسان اینے جیسے ایک مظہر یعنی پھول کامُشتاق بناہوًا ہے اگر وہ غور ے دیکھے تو پھول (جسے وہ دیکھ رہا ہے) کا آنکھ سا پیکر آسان کی لامحدود دست وں اور پہنائیوں کی طرف ہمہتن نگاہ بن کر مسلسل دیکھے چلا جا رہا ہے اور کسی حسن نادیدہ اور حقیقت مُنظَر کے دیدار کی خاطر سرایا آنکھ بناہؤ انظر آتا ہے۔ گویا بیدلؓ کے نزدیک مظاہر وتعیّنات کا قبلۂ نگاہ بھی ذات باری ہے۔ اُستادِخن حضرت سعدی شیراز ٹی کی ایک مشہور غزل کا درج ذیل شعر بھی اِسی حقیقت کی غمّازی کرتا ~~ اے تماشا گاہ عالم رُوئے تو ٹو کجا بیر تماشا می روی (ترجمہ) اے دہ کہ تیراچیرہ زمانے کے لیے زیارت گاہ بے ٹو کے دیکھنے کہاں جارباے؟ خلاصة كلام مدكة تعتيات مي أسى كاظهور ب- چونكه عكم عبادت ويرستش ذات باری کے ساتھ مخصوص ہے اِس لیے تعنیّنات میں سے کو کی تعیّن' ذات مُطلق كىطرح مستخق عبادت ويرستش نهيس بهوسكتا ، تعتينات ميس اصنام اوتارا درتما مخلوق آتی ہےاور تعیّنات اِس لیے بھی قابل پرستش وعبادت نہیں کہ جوشخص اِن کی پرستش کررہائے دہ خودبھی تو ذات مِطلق کا ایک تعتین ہے۔اور تعتین اپنے جیسےا یک تعتین كى پرىتش كامجاز كىي ہوسكتا ہے اور پھر كُلَّ يَوْم هُوَ فِي شَأَن تحت سَ تحقق

ایس ہے کہ ذکر کرے کوئی مثال' مُچھر کی ہو ما اِس ہے بھی حقیر چنر کی۔ آیت کا مقصد بیرے کہ کسی حقیقت کو داضح کرنے کے لیے اگر مکتھی' مکڑی' کچھر یا اِس سے بھی حقیر ترین چیز سے مثال دینا ضروری ہو تو اللہ تعالی کسی کے اعتراض کے ڈر سے ایسی مثال کوتر کے نہیں فر ماتا۔ مطلب میہ ہؤا کہ ٹفّا رایسی مثالوں کے سلسلے میں خدا یراعتراض کیا کرتے تھے کہ بیکساخدا ہے جو کمتھی ادر مچھر دغیرہ ک مثالیں دیتا ہے۔ اُن کے ایسے ہی بیہودہ اعتراضات کے جواب میں بی آیت نازل ہوئی'جس میں ارشاد ہؤا کہ اللہ کے لیے بیدامر ہرگز باعث شرم نہیں کہ وہ بات سمجھانے کے لیے کسی کم ہے کم ترچیز کی مثال دے دے گویا مثال دے کر بات سمجهانا سُنّت اللّد ب جس صوفياء في يوري طرح ا ينايا - اب اگر كوئي شخص اللد تعالی کی اِس سُنّت بر کرنے ہے روکتا ہے تو اِس سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ اُس کی نگاہ میں اللہ تعالیٰ کی سُنّت اور اُس کی ذات کا کتنا احترام ہے۔ آیت سے مزید یہ بھی مُستفاد ہوا کہ مثالوں سے چڑنا گفار ملّہ کا شعارتھا اگر آج کے مسلمان اللہ تعالیٰ کی سُتت کو جھوڑ کر تقایہ ملتہ کے اندازِ فکر کواپناتے ہوئے بزرگانِ دین کے کلام میں پیش کی جانے والی مثالوں پر ناک بھوں چڑ ھانے لگ جائیں تو کیا پیہ مقام تاتف نہیں؟ آیت میں اِس کے بعد ہیفر ما کرمزید وضاحتِ مسَلَّكُ كُلَّ فَامَّا الَّذِينَ أَمَنُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِنُ رَّبِّهِم، وَأَمَّا الَّـذِينَ كَفَرُوا فَيَقُولُوُ نَ مَا ذَآ اَرَا دَا للَّهُ بِهٰذَا مَثَلًام يُضِلُّ بِهِ كَثِيُراً وَيَهُدِى بِهِ كَثِيُراً ط وَمَا يُضِلُّ بِهَ إِلَّا الْفُسِقِيُنَ ٥ لِ

القرأن 2 : 26

ساحل سے یانی کاسمندر کی طرف کوٹ جانا إنَّا لِلَّهِ وَ إنَّا الَيْهِ داجە مُونَ 🖕 كىچلتى پھرتى تغيير نېيى توادركيا ہے۔ يەمثال اِس كيے دى گئى تاكە بات شبحصے میں آسانی ہو درنہ تجلّیاتِ ذات کی شان اور اُن کا مقام کہاں اور بے چاری امواج کی حیثیّت کہاں' جواز قبیل تعیّنات ہیں۔ بعض لوگ بیراعتراض بھی کرتے ہوئے سُنے گئے کہ صُو فیااینے اشعار میں دریا و حباب اور دیگر مادی اشیاء کی تشبیهات و نظائر پیش کر کے باری تعالی کی ذات دصفات کے مسائل حل کرنے کی کوشش کرتے ہیں اورعوا م اِنہی مثالوں میں الجر کر تصوّف اور دحدتُ الوجود با وحدةُ الشّهو د کے قائل ہوجاتے ہیں 'بیاعتر اض جامی ' رومی ' عراقی'' بیدل اور دیگر صُوفیاء پر بطورِ خاص کیا جاتا ہے'جن کے كلام ميں اليي مثاليں يائي جاتي ہيں۔ايسے معترضين كوبمصد اق ع شکوہ بے جا بھی کرے کوئی' تو لازم ہے شعور کچھشرم کرنی چاہیئے۔ اِس لیے کہ مثال بات اور صُورتِ مسلہ کوداضح کرنے کے لیے دی جاتی ہے جوذ ہن کسی نازک مسئلے کوجس انداز سے تبچر سکتا ہے اُسے اُس کی سطح کے پیشِ نظر مثالوں ہی کا سہارا لینا پڑتا ہے اگر یہ کوئی عیب اور گناہ ہوتا تو قرآنِ مجيد مي وارد إس آيت كى كيا توجيه ولى - إنَّ اللُّه لا يَسْتَحْتَ أَنْ يَّضُربَ مَثَلًا مَّابَعُوضَةً فَمَا فَوُقَهَا ] (ترجمه) بِتَك الله حيان إس فرماتا L: القرآن 2: 156 1: القرآن 2: 26

| 109                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 108                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| بیں اور معرضین بجائے اِس کے کہا لیے جُملا اور کم علم صُو فیوں کو مور دِطعن بنا کیں<br>حقیقی اور عظیم المرتبہ صُو فیا کو کر ا محملا کہنا شروع کر دیتے ہیں ٔ حالا تک آن کے کلام کا<br>وہ مطلب ہر گر نہیں ہوتا' جو بنجال اپنی استعداد کے مطابق سجھ کر بیان کر دیتے<br>ہیں۔ لہٰذا اگر کی عادف کے کلام کی تشریح درکار ہو تو اڈلا تو کسی خود آگاہ اور<br>صاحب حال بنی سے اِس کے متعلق دریافت کیا جانا چا بیئے اور اگر بنصیبی سے ایس<br>متضیت متمر نہ آئے تو کم از کم ایسے علماءِ راتشین سے رجوع کیا جائے جو<br>علوم شریعت و خطر یقت دونو کے جامع ہوں۔ آجکل بعض جاہل صُوفیا میں یہ رّم عام<br>ہوگئی ہے کہ نازک سے نازک مسئلہ تفتوف پر گُل افضانیاں فرمانے لگ جا<br>ہوگئی ہے کہ نازک سے نازک مسئلہ تفتوف پر گُل افضانیاں فرمانے لگ جا<br>ہوگئی ہے کہ نازک سے نازک مسئلہ تفتوف پر گُل افضانیاں فرمانے لگ جا<br>ہوگئی ہے کہ نازک سے نازک مسئلہ تفتوف پر گُل افضانیاں فرمانے لگ جا<br>ایس جو گوٹ کی سُنائی با تیں ہوتی ہیں اور حاضرین و سامعین پر صرف اپنی پڑ رگی وعلم<br>اولیا نے سُنائی با تیں ہوتی ہیں اور حاضرین و سام معین پر صرف اپنی پڑ رگی وعلم<br>اولیا نے سُنائی با تیں ہوتی ہیں اور حاض کین اور این اور ہوتی ہوتی ہوں اور پنا و میں اور<br>اولیا نے سُنائی با تیں ہوتی ہیں اور حاضرین و سام معین پر مرف اپنی پڑ رگی وعلم<br>اولیا نے سُلو کوں کی مجلس ہے احراز اور ایت خلیہ ریں اور تا و لیے میں ہوں ہوتی ہوں اور پنا و میں اور<br>میں اولیا نے سُلو کر کی اور ہوتی اور ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہو ہوتی اور<br>ایسے توکوں کی مجلس سے احراز اور ایت خلیہ میں میں اور اور قوتی ای کے بی ہو ہوتی ہو ہوتی ہے ہو<br>مالی ہو جو میں کا میں ہوں نے میں کی ڈوری ان ایر اور دیو ای کی ہوتی ہو ہوتی ہو ہوتی ہو ہوتی ہو ہوتی ہوتی | (ترجمه) توجوایمان لائے وہ خوب جائے ہیں کہ یہ مثال حق ہے اُن کے رب کی<br>طرف ۔ (اُتری ہے) اور جنہوں نے گفر کیا وہ کتے ہیں کیا قصد کیا اللہ نے اِس<br>مثال کے ذکر ہے؟ گراہ کرتا ہے اِس ہے مرافر مانوں کو (اُتحیٰ) نم کورہ آیت میں اِس<br>بات کو واضح کیا گیا کہ جولوگ صاحب ایمان ہونے کے ساتھ طیم العقل بھی ہوتے<br>ہیں وہ خداو ہو عالم کی مثالوں کو (خواہ وہ پھر یا اِس ہے بھی کسی کم ترچیز کی ہوں)<br>جق تبحظ ہیں اور جولوگ دولت ایمان سے حروم ہونے کے علاوہ کم عقل اور<br>کی اندایش بھی ہوتے ہیں وہ یہ مثالیں پڑھ سُن کر اطبار تو تج کسی کم ترچیز کی ہوں)<br>میں کہ اِتا ہر اخدا اور آخراہ دولت ایمان سے حروم ہونے کے علاوہ کم عقل اور<br>کی کہ اِتا ہر اخدا اور آخری کی اُس کی شال اور<br>کی کہ اِتا ہر اخدا اور آخری ہوں کی شال اور<br>بیں کہ اِتا ہر اخدا اور آخری ہوں کی کی مات کی ہوں کے علاوہ کم عقل اور<br>ہیں کہ اِتا ہر اخدا اور آخری ہوں کی مثالیں پڑھ سُن کر اظہار توجب کر تے ہوئے کہتے<br>ہوں کہ اِتا ہر اخدا اور آخری ہوں کی کی مثالیں ہو سے تح اللہ اور<br>بیں کہ اِتا ہر اخدا اور آخری ہوں کی کی مالیں ہو سے تر کر اظہار توجب کر ہے ہوئے کہتے<br>ہوں کہ اِتا ہر اخدا اور آخری ہوں اُس کی شان اور اِس قدر چھوٹی مثالیں۔<br>مجلی کہ اِنا ہر اخدا اور آخری ہوں کی مثالیں ۔<br>محمد رہا دیا کہ اُس کی بیش کردہ مثالوں سے جہاں اہلی ایمان ہو ایت یا جاتے<br>مالی گر ایں مہیا کر رہی ہیں کردہ مثالوں سے جہاں اہلی ایمان ہو ایت یا جاتے ہیں۔<br>مالی گر ایں مہیا کر رہی ہیں کر دہ مثالوں سے جہاں ایلی ایمان ہو ایت یا جاتے<br>مالی گر ایں مہیا کر رہی ہیں کہ کہ مالوں کا یہ عالم ہے کہ ہر خص<br>سامان گر ایں مہیا کر رہی ہیں خرائی کیوں نہیں بن سیس ؟ یہ ہی وجہ ہے کہ مو خونی ہو کہ علم اور<br>اہٹ استد و حکایت کو مثالیں دے کر بیاں کیا تا کہ بچھنے میں آ مانی ہو جاتے ہم اور<br>اخراز موجن کو کو خواہ ہو ہی کہ ہوں ہیں ہی سکتیں؟ کہ ہی ہو ہو کہ علم اور اسے دی کہ ہو ہو کہ علم اور<br>اخراز مردو کا کُن کو مثالیں دے کر بیاں کی کہ کر ای کی سرحدوں تک جا تی تو کہ خونی ہو جہ کہ مؤہ ہو ہو کہ علم اور<br>اخرا مردو خوائی کو مثالیں دے کر بیاں کی کو مزبی کی سرحدوں تک جا تو پڑی تک |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

بلندو بالا ہو۔ اِس یفصیل میں جانے کا مقصد پیتھا کہ معترضینِ تصوّف اگر چہ صُوفیا ے متعلق میر کہ سکتے ہیں کہ وہ سب غلطی پر تھا وراُنہوں نے جواسرار بیان کئے وہ محض مفروضات اور بے بنیاد باتیں ہیں' تو کیا اِس کا امکان نہیں کہ مخالفینِ حُوفیائے کرام اور معترضینِ تصوّف جوگل افشانیاں فرمار ہے ہیں وہ بھی غلط بنیاداورسراس بنی برکذب ہوں' گویا اگرد نیائے معانی کی سیر کرنے والے اولیاء کے لیے خرافات کے الفاظ بولے اور لکھے جاسکتے ہیں تو کیا ہم لوگوں کو إتنا ہی گیا گُزراسمجھ لیا گیا ہے کہ ہم صوفیاءاور تصوّف کے مُنکرین کی ضیافت طبع کے لیے اکبرالہ آبادی مرحوم کا ایک اُردومصرع بھی نہیں کہ سکتے ع کہنے کی ایک حد ہے بلنے کی حد نہیں ہے یا پھر ٹھیٹھ پنجابی میں بیر کہ ع بَـــ کِّـــى جاؤ اسال سُنا اى نئيں

کی گئی ہے بلکہ اُن کے لیے موضوعہ اصطلاحات بھی موجود ہیں۔ چونکہ تصوّف عربی زبان کالفظ ہے اِس کیے اِسے بچھنے کے لیے عربی زبان پر عبور ضروری ہے۔ حربی زبان کاسب سے بڑاشا ہکار قر آن مجیدادر اس کے بعداحادیث نبوتیہ ہیں لہذاان پر عبورام بلازم ہے اِس لیے کہ تصوف میں جو کچھ بیان ہو اصوفیا عِسَلَف نے اُن اسرار دھائق کا انتخراج یا تو قرآنِ مجید کی کسی آیت سے کیا ' یا پھر رسالت مآب بالله کی کسی حدیث مبارک سے۔ اگر ہمارے اس دعوای کا شوت دیکھنا ہوتوائمتہ تصوف جن میں رئیس المکاشفین محی الدین این عربی سرفہرست ہیں' کی تصانيف كامطالعه ضروري بي جن كي معركة الآراتصنيف فتو جات مكتية قابل ذكر ہے۔ابنِ عربیؓ کے علمی تجر کا اندازہ اِس بات سے لگایا جا سکتا ہے کہ شخ این تیمیڈ جیساعلامہ دہر شی کے بعض بیان کردہ اسرارکونہ پاسکا،جس کے منتج میں شی پر فتوى داغ ديا \_ شخ الاسلام علامه ابن تيميه كى حضرت محى الدين ابن عربي في اسرارتک نارسائی کا تذکرہ حضرت اعلیٰ گولڑ دی قدّ س سِرّ ہ نے اپنی تصانیف میں کیا بے میضروری نہیں کہ کوئی انسان خواہ کتنا ہی عظیم کیوں نہ بن جائے اُسے کائنات کے تمام اسرار تک رسائی بھی حاصل ہو۔ ہر تخص کا اپنا پنا تجربہ اور مشاہدہ - اور پھر جیسا کہ مذکور ہوا وَفَوْقَ کُلّ ذِي عِلْم عَلِيْم " (اور برعلم والے ے اُو پرایک علم والا ہے ) کی آیتِ مُبارکہ کے مطابق اگریہ ہوسکتا ہے کہ پینچ ابن تيمية كاعلم ومشامده حضرت ابن عربي سي بلند موتو كيا إسى طرح ميمكن نبيس كهابن عربيٌّ كامرتبذ مشاهده ومكاخفه اور مقام علم وفُصل شخ ابن تيميةً سے كہيں ·· القران 12 : 76

حيات نكوى كى نوعتيت قرآن مجيدين شُهداك بار \_ ميں ارشاد مؤا: وَلَا تَسقُو لُوا لِمَنْ يُتُتَلُ فِي سَبِيُل اللَّهِ آمُوَاتُط بَلُ آحَيَآءٌ وَالِحِنُ لَّا تَشُعُرُونَ ۖ www.faiz-e-nisbat.weebly.com (ترجمہ)ادر نہ کہا کر دانہیں جو تل کئے جاتے ہیں اللہ کی راہ میں کہ دہ مُر دہ تیں بلكه دەزندەبين مگرتم (إس زندگى كو) شمچەنبيس سكتے۔ قرآن مجيد ميں جہاں بھی شہيد کالفظآ با وہ گواہ یا دیکھنے والا کے عنی میں آیا بمعنی شاہد \_ محرف عام میں جومُسلمان راہ خدامیں جہاد کرتے ہوئے ماراجائے أے شہید کہا جاتا ہے اِس معنی میں شہید کہیں نہیں آیا' بلکہ ہر جگہ تل کالفظ استعال باب دوم كيا كميا البتة صرف الكي آيت مي شُهَدَ آع كالفظ بيصورت جمع استعال ، وَا 'جو شہید (مقتول فی سبیل اللہ) کے معنوں میں ہے۔ دوسری آیت میں ان مقتولین فى سبيلِ الله كي يقريف كي كَتُ بِ-وَلَا تَحْسَبَنَّ الَّذِيْنَ قُتِلُوًا فِي سَبِيُل اللهِ أَمُوَاتاً ﴿ بَلُ آحُيَاً \* عِنُدَ رَبَّهِمُ يُرُ زَقُوْنَ ٥٣ (ترجمه) اور برَّزيه خیال نہ کرد کہ جو قل کئے گئے ہیں اللہ کی راہ میں وہ مردہ ہیں بلکہ وہ زندہ ہیں اپنے رب کے پاس (اور )رزق دیئے جاتے ہیں۔ ندکورہ بالا آیات سے بیدامر ثابت ہؤا کہ جولوگ اللہ تعالیٰ کی راہ میں جہاد کرتے ہوئے مارے جائیں اُنہیں مُر دہ مت کہو بلکہ وہ زندہ بین مگر تہہیں اُن کے الد: القران 2 : 154 T: القران 4: 69 س: القران 3 : 169

114 113 انداز حیات کا شعور نہیں اور جس چیز کاتمہیں شعور نہیں یہ ضروری نہیں کہ اُس چیز کا اب ذراخالی الذّ ہن ہوکر اِن آیات کی روشنی میں بہارےموقف کو سمجھنے کی کوشش وجودبی نہ ہو۔گو ماتمہاراشعوراشاءواحوال کے دجود کا معیارتہیں' بلکہ بعض ایسے کیجئے۔ اللہ تعالیٰ نے مذکورہ بالا آیت میں سب ہے پہلے <del>انبیا</del>ء اُس کے بعد احوال وکوائف ہیں کہانسانی شعور کی اُن تک رسائی امرِ محال ہے۔ اِس کےعلاوہ صدّ یقین چھر شہدا اور آخر میں صالحین کا ذکر فرمایا۔ اِس تر تیب اسماء کو ذہن میں دوسری آیت سے بیہ بات ثابت ہوئی کہ جواللہ تعالیٰ کی راہ میں جہاد کرتے ہوئے رکھئے جو حسب درجات آیت میں مذکور ہوئی۔ قمل کرد بے جائیں اُن کی موت کا ٹُمان تک بھی نہ کرؤ کہنا توالگ بات ہے۔ لَا تَسحُسَبَ نَّ کے معنیٰ ہیں گُمان تک نہ کروکہ دہ ہیں بلکہ دہ اینے رب کے پاس رزق دیئے جاتے ہیں۔ابتم بیددریافت کرنا چا ہو کہ وہ تو قبر میں پڑے ہوئے ہیں اور اُن پرموت کے جملہ ظاہری آثار واحوال طاری ہو کیے ہیں ایسی حالت میں اُنہیں کس قشم کارزق دیاجا تائے جسے وہ کھاتے ہیں۔ بیہ خطق خدا کے ہاں نہیں چل سکتی ۔ جواُ س نے فرما دیا' اُسے خوشد لی سے مانوا درا گرنہیں مانتے تو کافروزندیق بن جاؤ' کسی کے انکار ہے خدا کی ذات وصفات میں سر مُو فرق نہیں پڑ سکتا۔ یہاں ایک اور آیتِ مُبارکہ بہ طورِ دلیلِ دعوٰ ی پیش کی جاتی ہے۔ارشاد مِوَا:وَمَنُ يُّطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُوُلَ فَأُولَٰئِكَ مَعَ الَّذِينَ آنُعَمَ اللَّهُ عَلَيُهِمُ مِنَ النَّبِيِّنَ وَالصِّدِيُقِينَ وَالشُّهَدَآءِ وَالصَّلِحِيُنَ، وَحَسُنَ أُولَئَّكَ دَفِيدُقاً 🕑 (ترجمہ)اورجواطاعت کرتے ہیںاللہ کی اور ( اُس کے )رسول کی تو وہ اُن لوگوں کے ساتھ ہوں گے جن پر اللہ تعالٰی نے انعام فرمایا یعنی انبیاء صد يقين شهد ااور صالحين ادركيا بى اچھے ہيں سيساتھى-له: القران 4 : 69

میّت کو جوطبعی موت مرجا تا ہے خدانے شہید نہیں فرمایا۔ کیار سالت مآب علیظیم کو صرف اِس لیے زندہ نہ سمجھا جائے کہ آپ نے کسی محاذ پر جام شہادت نوش نہیں فرمایا؟ اِس کا یہی مطلب نکلا کہ پھر عام شُہَد اکا مرتبہ رسالت مآب علیظیمہ سے بھی بلند تظہرا۔ اِسی آیت مذکورہ محوّلہ کے تحت اجلہ علماءو مفتر ین کرام نے یہی تحقیق سُپر دِقلم فرمائی کہ انبیاء علیمهم السلام کی حیات شہدائے کرام سے اعلیٰ واکمل ہے مثلاً تفسیر مظہری از قاضی ثناً اللہ پانی پی یہ نیل الا وطار از علامہ شوکانی فتح الباری از حافظ این حجر عسقلانی ؓ خیاۃ الانبیاء بحوالہ الوفاء از محد نے شہیر امام بی ہوں <sup>ت</sup>

حقيقت بير ہے کہ حيات 'موت کے مقابلے ميں ايک صفتِ عالى ہے 'اسی ليے اللہ تعالیٰ نے مقتول فی سبيل اللہ کو اِس سے مقصف کيا' اگر موت کو کئی اچھی صفت ہوتی' تو اللہ تعالیٰ خود کو چی وقتو م نہ فر ما تا اور مقتول فی سبيلِ اللہ کو بھی مُر دہ کہتا' لہٰذا ثابت ہؤا کہ موت بہ نسبتِ حيات ايک عيب ہے' جس سے حق تعالیٰ ماک ہے۔

چونکہوت ایک عیب ہے اِس لیے اللہ تعالیٰ میں بیصفت نہیں اور اِسی لیے مقتول فی سبیلِ اللہ کوبھی اِس عیب سے متر اکر دیا اور اُسے زندہ کہا گیا۔ یعنی موت فی نفسہ (کسی ذک رُوح پر موت طاری ہونا) عیب نہیں بلکہ مرنے کے بعد مُر دہ رہنا اور حیاتِ جاودانی کی نعمت سے سرفر از نہ ہونا بیعیب ہے گویا حیات (زندگ) ایک ایسی صفت ہے جس سے خدا وندِ عالم ازل سے متصف ہے اور جو اُس راہ

حيات شُهَداكي حكمت إس ترتيب كے اعتبار ہے شُهَدا كانمبر تيسرا ہے۔ يہاں شُهَد المعنى گواه نہيں ُبلکہ أسى معنى مين بين جيءُ في عام مين (شهيد) يعنى مقتول في سبيلِ الله كہتے ہيں۔ اس آیت کی رُوبے مقام اوّلیّت انبیاء کچرصد یقین ' کچر شہلا اور کچر صالحین کو ملا كوياصالحين سمتهدا أفضل موئ شهدا سصتديقين اورصد يقين سانبيا أضل ظهرت البهى سچھ پہلے ہم قرآن مجید کی روشنی میں شہدا کا مقام بتا چکے ہیں کہ اُنہیں رزق دیا جاتا ہے وغیرہ دائر کوئی شخص محمّد عربی علیظتہ پرایمان لائے بغیر سی محاذ پر جا کر جنگ کرے اور مارا جائے تو کیا قرآنِ مجید یا شریعتِ مطتم ہ کی رُوسے اُسے شہید کہا جائے گا؟ ہر گزنہیں۔مرتبۂ شہادت پر وہی فائز ہوگا' جوآ خرکی پیغبر محمّدِ عربی علی کہ توت اور پھر ختم ہوت کوسب سے پہلے تعلیم کرے اور رسالت مآب ﷺ کی غلامی واتیاع کاطوق اپنی گردن میں ڈالے پھر کسی محاذ پر جاکر کفّار سے لڑے اور مارا جائے تو قر آنِ حکیم کی رُوسے وہ شہید کہلائے گا۔اب ذرا غور بیجئے کہ جس ذاتِ گرامی پرایمان لانے کے بعد فی سبیل اللہ لڑ کر مرجانے کی صورت میں مرتبۂ شہادت دیا جاتا ہے اور اُسے مُر دہ کہنے یا گُمان کرنے سے منع فرمایا گیاہے تواندازہ کیجئے کہ جس ذاتِ جلیلہ پرایمان لانے کے نتیج میں ایک مسلمان كوحيات جاويدل گئ كيا أس ذات ِگرامى كوبهم نعوذ باللَّد مُر ده كهه سكتے بيں؟ اگرکوئی اب بھی رسالت مآب ﷺ کومردہ کیے پاسیجیے تو اُس کی نظر میں عام شُهَدا كامر تبه خاكم بدين رسالت مآب علي المتلقة سے بھی بلند ہوگا۔ اِس لیے کہ عام

| او آسیک هٔ مه الصّدیقونَ و الشّهداء عِندَرَبِّهم الایة. برترجمه: "اور<br>لوگ ایمان لائے اللّه پرادراس کے سب رسولوں پروہی ہیں سیّح ایمان دالے<br>حضرت ابوبکر صدیق رضی الله عنه کا مقام صدیقیت اولیت و خصوصیت کا حا<br>حضرت ابوبکر صدیق رضی الله عنه کا مقام صدیقیت اولیت و خصوصیت کا حا<br>ہے۔ ثابت ہوا کہ رسالت مآب علیظیفہ پر ایمان لا کر محاذ جنگ پرکوئی مسلم<br>مرتبہ شہادت ماتا ہے، اُس کی حیات میں کون کا فرشک کر سکتا ہے، اگر ہ<br>جو تی کہ کُلُ نَفْ سِ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ عَلی کُوْس صحوت کے مح<br>موت کے محلق موت کا تمان کر سکتے ہیں تو جس ذات گرامی پر ایمان لا نے ک<br>مرتبہ شہادت ماتا ہے، اُس کی حیات میں کون کا فرشک کر سکتا ہے، اگر ہ<br>جو تی کُلُ نَفْ سِ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ عَلی کُوْس صحوت کے مح<br>مُوت ی جنان این موت کا تمان کر علیت میں کون کا فرشک کر سکتا ہے، اگر ہ<br>موت ہے کہ کُلُ نَفْ سِ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ عَلی کُوْس صحوت کے مح<br>محفر ای جائز کیوں قرار دیا گیا؟ حیات و موت کے معلق فلاسفہ نے بہت جو<br>کو نا جائز کیوں قرار دیا گیا؟ حیات و موت کے معلق فلاسفہ نے بہت جو<br>محفر این ایک ہندو شاعر برج زرائن چکست نے موت وحیات کی لگ |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لوگ ایمان لائے اللہ پر اور اُس کے سب رسولوں پر وہی ہیں سیچ آیمان والے لوگوں کے احوال کی گواہی دیے والے اپنے رب کے پاس" البتہ تمام اُمّتوں بر حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کا مقام صدیقیت اولیت وخصوصیت کا حا<br>حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کا مقام صدیقیت اولیت وخصوصیت کا حا<br>ہے۔ ثابت ہؤا کہ رسالت مآب علیق پر ایمان لا کر محاذ جنگ پر کوئی مسلم<br>مارا جائے تو وہ از رُوئے نصِ قطعی شہید ہوگا ، جے ہم مُر دہ نہیں کہہ سکتے اور نہ<br>کے متعلق موت کا گمان کر سکتے ہیں توجس ذات گرامی پر ایمان لا نے کے<br>مرتبہ شہادت ملتا ہے ، اُس کی حیات میں کون کا فرشک کر سکتا ہے ، اگر ہ<br>جائے کہ کُلُ نَفْ سِ ذَائِيقَةُ الْمَوْتِ بِ کی نص ہے موت کے معنی<br>ہوئے؟ جناب ! یہی سوال تو ہم آپ سے کرنا چاہتے ہیں کُلُ نَفْ سِ میں<br>شہدا ہو تی؟ جناب ! یہی سوال تو ہم آپ سے کرنا چاہتے ہیں کُلُ نَفْ سِ میں<br>موت کے الحکی اُن نو پھر اُنہیں زندہ کیوں کہا گیا اور اُن پر لفظ موت کے اط                                                                                                                                                                                |
| لوگوں کے احوال کی گواہی دیے والے اپنے رب کے پاس "البتہ تمام اُمّتوں ب<br>حضرت الوبکر صدیق رضی اللّٰدعنه کا مقام صدّ یقیّت اولیّت وخصوصیت کا حا<br>ہے۔ ثابت ہوا کہ رسالت ماب علیظی پر ایمان لا کر محاذ جنگ پر کوئی مسلم<br>مارا جائے تو وہ از رُوئے نصِّ قطعی شہید ہوگا 'جے ہم مُر دہ نہیں کہہ سکتے اور نہ<br>کے متعلق موت کا گمان کر سکتے ہیں تو جس ذات گرامی پر ایمان لانے کے<br>مرتبہ شہادت ماتا ہے، اُس کی حیات میں کون کا فرشک کر سکتا ہے، اگر ہ<br>جائے کہ کُلُ نَفُس ذَائِقَةُ الْمَوْتِ بِ کی نص صوت کے معنی<br>ہوتے؟ جناب ! یہی سوال تو ہم آپ سے کرنا چاہتے ہیں کُلُ نَفُس یا م<br>شہداء بھی داخل ہیں تو پھر اُنہیں زندہ کیوں کہا گیا اور اُن پر لفظ موت کے اط<br>کو نا جائز کیوں قرار دیا گیا؟ حیات وموت کے متعلق فلا سفہ نے بہت ج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| حضرت ابوبكر صديق رضى الله عنه كا مقام صد يقيت اوليت وخصوصيت كا حا<br>- حسرت ابوبكر صديق رضى الله عنه كا مقام صد يقيت اوليت وخصوصيت كا حا<br>- ثابت مؤاكه رسالت ماب علي لي ايمان لا كرمحاذ جنك بركونى مسلم<br>مارا جائ توده ازرُ و نصح قطعى شهيد موكا ، ج بم مُرده نميں كه يسكة اور نه<br>- متعلق موت كا حمان كر سكتة بين توجس ذات كرامى برايمان لا نے كے<br>مر تبه شهادت ملتا ب، أس كى حيات ميں كون كافر شك كر سكتا ہے ، اگر ،<br>جائى كه كُلُّ نَفْس ذَاقِقَةُ الْمَوْتِ على كون كافر شك كر سكتا ہے ، اگر ،<br>جائى كه كُلُّ نَفْس ذَاقِقَةُ الْمَوْتِ على كون كافر شك كر سكتا ہے ، اگر ،<br>موت ؟ جناب ايمى سوال تو مم آپ سے كرنا چاہتے بين كُلُ نَفْس يل<br>شَهُداء بهمى داخل بين تو پھر أنهيں زنده كيوں كها كيا اور أن پر لفظِ موت كے اط<br>كو نا جائز كيوں قرار ديا گيا؟ حيات وموت كر معلق فلا سفه نے بهت م                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ہے۔ خابت ہوا کہ رسالت مآب علیظت پر ایمان لا کر محاذ جنگ پر کوئی مسلم<br>مارا جائے تو وہ از رُوئے نُصِّ قطعی شہید ہوگا' جے ہم مُر دہ نہیں کہ سکتے اور نہ<br>کے متعلق موت کا گمان کر سکتے ہیں' تو جس ذات ِ گرامی پر ایمان لانے کے<br>مرتبہ شہادت ملتا ہے ، اُس کی حیات میں کون کا فرشک کر سکتا ہے ، اگر ہ<br>جائے کہ کُ لُ نَفُس ذَائِقَةُ الْمَوُتِ بَ کی نص ہے موت کے معنی<br>ہوتے؟ جناب ! یہی سوال تو ہم آپ ہے کر ناچا ہے ہیں کُ لُ نَفُس یا ہ<br>شہدا ہو چی داخل ہیں' تو پھر اُنہیں زندہ کیوں کہا گیا اور اُن پر لفظ موت کے اط<br>کو نا جائز کیوں قر ار دیا گیا؟ حیات وموت کے متعلق فلا سفہ نے بہت ج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| مارا جائ تو دہ از رُد نے نُعَنِّ قطعی شہید ہوگا' جسے ہم مُر دہ نہیں کہ سکتے اور نہ<br>کے متعلق موت کا گُمان کر سکتے ہیں' تو جس ذات ِگرامی پرایمان لانے کے<br>مر تبہ شہادت ملتا ہے، اُس کی حیات میں کون کا فرشک کر سکتا ہے، اگر<br>جائے کہ کُلُ نَفْسِ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ بِ کی نُص سے موت کے علیٰ<br>ہوئے؟ جناب! یہی سوال تو ہم آپ سے کرنا چاہتے ہیں کُلُ نَفْسِ میں<br>شہدا بھی داخل ہیں' تو پھر اُنہیں زندہ کیوں کہا گیا اور اُن پر لفظِ موت کے اط<br>کو ناجائز کیوں قر ار دیا گیا؟ حیات وموت کے متعلق فلا سفہ نے بہت ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| کے متعلق موت کا گمان کر سکتے ہیں توجس ذاتِ گرامی پرایمان لانے کے<br>مرتبہ شہادت ملتا ہے، اُس کی حیات میں کون کافر شک کر سکتا ہے، اگر ہ<br>جائے کہ کُلُ نَفُس ذَائِقَةُ الْمَوَّتِ بِ کی نص سے موت کے معنیٰ<br>ہوتے؟ جناب! یہی سوال توہم آپ سے کرنا چاہتے ہیں کُلُ نَفُس میں<br>شہدا پھی داخل ہیں تو پھر اُنہیں زندہ کیوں کہا گیا اور اُن پر لفظِ موت کے اط<br>کو ناجائز کیوں قرار دیا گیا؟ حیات وموت کے متعلق فلا سفہ نے بہت ب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| کے متعلق موت کا گمان کر سکتے ہیں توجس ذاتِ گرامی پرایمان لانے کے<br>مرتبہ شہادت ملتا ہے، اُس کی حیات میں کون کافر شک کر سکتا ہے، اگر ہ<br>جائے کہ کُلُ نَفُس ذَائِقَةُ الْمَوَّتِ بِ کی نص سے موت کے معنیٰ<br>ہوتے؟ جناب! یہی سوال توہم آپ سے کرنا چاہتے ہیں کُلُ نَفُس میں<br>شہدا پھی داخل ہیں تو پھر اُنہیں زندہ کیوں کہا گیا اور اُن پر لفظِ موت کے اط<br>کو ناجائز کیوں قرار دیا گیا؟ حیات وموت کے متعلق فلا سفہ نے بہت ب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| مرتبه شهادت ملتا ہے، اُس کی حیات میں کون کافر شک کر سکتا ہے، اگر ،<br>جائے کہ کُلُّ نَفْسِ ذَائِقَةُ الْمَوُتِ لَ کی نص سے موت کے معنیٰ<br>ہوئے؟ جناب! یہی سوال تو ہم آپ ہے کر ناچا ہے ہیں کُلُّ نَفْسٍ میں<br>شُہَداء بھی داخل ہیں تو پھر اُنہیں زندہ کیوں کہا گیا اور اُن پر لفظِ موت کے اط<br>کو ناجائز کیوں قرار دیا گیا؟ حیات وموت کے متعلق فلا سفہ نے بہت ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| جائے کہ کُلُّ نَفُسسِ ذَائِقَةُ الْمَوُتِ لَ کَنُص سے موت کے عنی<br>ہوئے؟ جناب! یہی سوال تو ہم آپ سے کر ناچا ہتے ہیں کُلُّ نَفُسٍ میں<br>شُہَداء بھی داخل ہیں تو پھرانہیں زندہ کیوں کہا گیا اور اُن پر لفظِ موت کے اط<br>کو ناجائز کیوں قرار دیا گیا؟ حیات وموت کے متعلق فلا سفہ نے بہت ب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ہوئے؟ جناب! یہی سوال تو ہم آپ ہے کر ناچا ہے ہیں کُٹ لُّ نَفْسٍ میں<br>شُہَداء بھی داخل ہیں' تو پھر اُنہیں زندہ کیوں کہا گیا اور اُن پرلفظِ موت کے اط<br>کو ناجائز کیوں قرار دیا گیا؟ حیات وموت کے متعلق فلاسفہ نے بہت کہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| شُهَداء بھی داخل ہیں' تو پھراُنہیں زندہ کیوں کہا گیااوراُن پرلفظِ موت کے اط<br>کو ناجائز کیوں قرار دیا گیا؟ حیات وموت کے متعلق فلاسفہ نے بہت ک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| کو ناجائز کیوں قرار دیا گیا؟ حیات دموت کے متعلّق فلاسفہ نے بہت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| مختلف آرا ہیں ایک ہندو شاعر برج نرائن چکبست نے موت وحیات کی تع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| یوں کی ہے ۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| یا ہے۔<br>زندگ کیا ہے عناصر میں ظہورِ تر تیب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| موت کیا ہے انہیں اجزا کا پریشاں ہونا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ہم حال بیسب قیاس آرائیاں ہیں ٔاللہ تعالٰی کے نزدیک موت وحب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| له : القران <b>57 : 19</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ع : القران 29 : 57                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

میں اپنی جان قربان کردے دہ اُسے بھی اِسی صفت کا اہل قرار دیتا ہے۔شرک کا فتواى لگانے والے اب کہاں سو گئے؟ شہید بھی خدا کی صفت حیات میں شریک ہو رہائے اگر چہ میہ شرکت عارضی اور دہبی سہی مگر کا فر ہونے کے لیے ایک کمحہُ شرک بھی کافی ہوتا ہے۔ اِس تجز یے سے تو بہ ثابت ہوتا ہے کہ شُہَدا سے پہلے کے دو گردہ یعنی صدّیقین اوراندیاء یہ طریق اُولیٰ زندہ ہن اِس لیے کہ اُن کا مرتبہ شُہدًا ے بلندتر بے چنانچہ صحابہ کرام تابعین تبع تابعین ائمہ اہل ہیت اورادلیائے أمّت رضوان الله عليهم اجمعين يربهي لفظ صدّيق كا اطلاق كياجا سكتا ہے ، چونکه صدّ بن بروزن فعِيل مبالغ في الصّدق في عبن تاب اور يوميغه مبالغد ب إس ليصد يق كمعنى موئ جوقول فعل ادرحال ميں صداقت ك ارفع واعلیٰ مقام پر ہوادراُس کی لوح قلب ہوشم کے شکوک دشُہبات کے غبار سے پاک ہوادر حق کے قبول کرنے میں اُسے کوئی تر دّد نہ ہو۔ اگر کسی صاحب کو بیہ اعتراض ہو کہ مذکورہ بالا رُوحانی طبقات ٔ صف صدّ یقین میں شامل نہیں' تو کیا نعوذ باللہ ہم إن سب کو جھوٹا کہيں؟ صدّ يقين كے لفظ كو حضرت ابو بكر صدّ يق رضي اللَّدعنه تك محد ودنهيں كيا جاسكتا' إس ليے كه صدِّ يقين جمع كاصيغه ہے' جس كا اطلاق کم از کم تین اورزیادہ سے زیادہ اُن گنت افراد پر ہوسکتا ہے۔ میں نے گزارش کی ہے کہ صحابہ " محد یقین کا اوّلین مصداق میں مگران کے بعد کے روحانی طبقات کوبھی حبعاً بیہ مقام حاصل ہو سکتا ہے۔ جسیا کہ قرآن مجيد ميں باري تعالى كا ارثاد ہے۔ وَالَّذِين امَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِة

الی ہے کہ قاسم جنت کو جنت کا حقدار نہ مجھا جائے ساقی کو تر کو خود جام کو تر کا مالک نہ مانا جائے (العیاذ باللہ) یا یوں سیجھے کہ ایک شخص کسی معز ز وصح تر م شخصیت کو اینے ہاں مدعو کرنے چند دین بلائے افراد جنہ ہیں طفیلی کہا جاتا ہے وہ بھی مندوب اصلی کے ساتھ چلے آئیں حالانکہ میز بان کا مقصد دعوت طفیلی نہیں ، بلکہ وہ شخص ہے جو اِن طُفیلیوں کو اپنی مرضی سے ساتھ لے آیا۔ اب میز بان وہ سلوک جو اُسے این محتر م و معز زمہمان خصوصی کے ساتھ کر ناچا ہے ' اُن طفیلیوں کے ساتھ کرنے لگئ تو پھر اُس کے نزدیک اُس مہمان کی کیاء تر سرونی اِس سے تو وہ طفیلی عز ت میں رہے ۔ صد یقین 'شہد ااور صالحسین اُست اندیا علیم السلام کے طفیلی ہیں ' اُرطفیلی زندہ کہلا سکتے ہیں تو جن کے طفیل اُن کو حیات جاوداں ملی ' اُنہیں کون

## رسالت مآب عايشة كافقر اختياري

کائنات کے اسرار ورموز محرفائے حق ہی پر منکشف ہوتے ہیں۔ چنانچہ طفیلی پر حضرت شیخ فرید الدّین عطّار نیٹا پور کی کی ایک نا در اور لا جواب مثال مجھے یاد آگئ جوانہوں نے رسالت مآب علیق کی کے فقر اختیاری پر دی ہے۔ اُن کے اشعار کا مفہوم پچھ اِس طرح ہے کہ جو لوگ سے کہتے ہیں کہ اگر ساری کا ننات خدانے اپنے محبوب کے طفیل پیدا کی تو پھر رسالت مآب علیق پر نحر بت و عُسرت خدانے اپنے محبوب کے طفیل پیدا کی تو پھر رسالت مآب علیق پر نحر بت و عُسرت کیوں رہی ؟ اِس کے جواب میں حضرت عطّار قرماتے ہیں کہ جب دُولہا گھوڑے پر سوار ہوتا ہے تو گھر والے اُس کے سر پر سے جو پچھ وار اکرتے ہیں، اُسے دُولہا

جوتصور بأس بم اورآب آگاه نبيس كيونكه ع یہ لفافہ بند رکھا کاتب تقدیر نے اللہ تعالیٰ کے نزدیک جسدِ عضری سے رُوح نکل جانے اعضا کے محفتا ہونے اور جسم کے جامد و ساکت ہو جانے کا نام موت نہیں ' اگر موت کی یہی تعریف درست مانی جائے جو ہمارے ہاں مروّج ہے تو بہ ظاہر شہید پر بھی عام مُردے کے آثار مرتب ہوتے ہیں اِس کے باوجود اللہ تعالیٰ شہد اکوزندہ کیوں فرما تا ہے اور مُر دہ کیوں نہیں کہتا؟ ثابت ہوا کہ ہمارے ہاں موت وحیات کاجو پیانہ مقرر ہے وہ خدا کے ہاں نہیں۔خلاصة کلام کہ جس طرح کُلُّ نَفْسِ ذَآئِقَةُ المُهَوَّتِ حَظم عموى حموت موت موت شَهَداكو زنده كهااور مجهاجا تاب اگرچہ شہُدا کی میت کوبھی میت ہی کہا جائے گا' مگر عنداللہ وہ زندہ بین اِسی طرح انبيائ كرام خصوصاً سيّدالانبياء عَظَّ عند الله ببطريقٍ أولى زنده بين أورموت کی محمومیّت سے مُسْتَنْنی میں۔ بیہ کیسے ہوسکتا ہے کہ ایک اُمّتی تو مرتبۂ شہادت یا کر ازرُ و بخصِّ قرآنی زندہ کہلائے ' مگرجس ذاتِ مقدّ سہ پرایمان لانے کی بدولت أسے حیات جاوداں کی سندملیٰ أسے مُر دو سمجھا یا کہا جائے ۔ بیہ نطق ہماری سمجھ ے بالاتر ہے اور غالبًا جو منطق ہم نے یہاں پیش کی ہے وہ اکثر حضرات کی سمجھ سے بھی بالا ہی رہے گی۔ اگر شُہدا کو زندہ کہا اور مانا جائے اور بیشُہَدا جس کے اُمتی ہیں اور جس کی

بدولت اِنہیں پینعمتِ حیات ملی ہے اُسے مُر دہ کہا اور شمجھا جائے تو اِس کی مثال